
Betancur, M. C. (2026). Precariedad de la condición humana en el contexto de la violencia en 
Colombia: un dejar morir a la juventud. Ánfora, 33(60), 194-216. 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39 

194

Precariedad de la condición humana en 
el contexto de la violencia en Colombia: 

un dejar morir a la juventud*

[Versión en español]

Precariousness of the Human Condition in the Context 
of Violence in Colombia: Letting the Youth Die 

Precariedade da condição humana no contexto da 
violência na Colômbia: deixar morrer a juventude 

Recibido el 28/08/2024. Aceptado el 31/10/2024

Marta Cecilia Betancur García**
https://orcid.org/0000-0002-7444-3213 

CvLAC https://scienti.minciencias.gov.co/cvlac/

visualizador/generarCurriculoCv.do?cod_

rh=0000426466

Colombia

Resumen

Objetivo: deducir y someter a crítica el esquema 
moral que permite justificar y ejercer la violencia en 
Colombia, siguiendo el análisis hermenéutico de la 
red de nociones que lo sostienen: la lógica de medios 
y fines, el énfasis en el individualismo, biopoder, 

racismo estatal, reconocimiento y menosprecio. Se da respuesta a dos preguntas: al 
interrogante del epígrafe, y a su formulación en el contexto colombiano. Metodología: 
se hizo uso de los enfoques epistemológicos y recursos metodológicos propios de la 
fenomenología hermenéutica de Ricoeur y del análisis crítico hermenéutico de Honneth, 

* Grupo de investigación Filosofía y cultura de la Universidad de Caldas. Categoría A1 Minciencias. Resultado 
de investigación del proyecto aprobado por Vicerrectoría de Investigaciones: «Senderos de una educación 
para la construcción de paz en Colombia» Financiación: no contó con financiación. Declaración de intereses: 
la autora declara que no existe conflicto de intereses. Disponibilidad de datos: todos los datos relevantes 
se encuentran en el artículo.

**  PhD en Filosofía. Docente investigadora del departamento de Filosofía de la Universidad de Caldas. 
Correo electrónico: martac.betancur@ucaldas.edu.co  

› Cómo citar: 

Betancur, M. C. (2026). Precariedad 

de la condición humana en 

el contexto de la violencia en 

Colombia: un dejar morir a la 

juventud. Ánfora, 33(60), 194-216. 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39  

Universidad Autónoma de 

Manizales. L-ISSN 0121-6538. 

E-ISSN 2248-6941.  

CC BY-NC-SA 4.0

https://doi.org/10.30854/ts11ys39
https://orcid.org/0000-0002-7444-3213
https://scienti.minciencias.gov.co/cvlac/visualizador/generarCurriculoCv.do?cod_rh=0000426466
https://scienti.minciencias.gov.co/cvlac/visualizador/generarCurriculoCv.do?cod_rh=0000426466
https://scienti.minciencias.gov.co/cvlac/visualizador/generarCurriculoCv.do?cod_rh=0000426466
mailto:martac.betancur@ucaldas.edu.co
https://doi.org/10.30854/ts11ys39


Universidad Autónoma de Manizales. L-ISSN 0121-6538. E-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

195

complementarios y solidarios entre sí. Resultados: las respuestas despliegan la idea 
planteada en el título: el ambiente de violencia que vive la sociedad colombiana y en 
el que participan amplios sectores de la juventud genera condiciones de precariedad 
en el desempeño de la vida porque intensifica relaciones de desprecio vivenciadas en 
términos de agravio moral. Conclusiones: la hermenéutica de Ricoeur y la teoría crítica 
constituyen mecanismos apropiados para la revisión de la concepción antropológica y la 
ética de la violencia, que subyacen a los marcos teóricos que permiten su justificación y 
tienen sumergido a un sector de la población juvenil pobre a la exclusión, y al desprecio de 
la sociedad y de sí mismos. Además, estas teorías ofrecen pautas para la transformación 
del pensamiento y la acción.

Palabras clave: violencia; lógica moral de medios y fines; individualismo; biopoder; 
reconocimiento y menosprecio (obtenidos del Tesauro UNESCO).

Abstract

Objective: To deduce and critically examine the moral framework that enables the 
justification and exercise of violence in Colombia, following the hermeneutic analysis 
of the network of notions that sustain it: the logic of means and ends, the emphasis 
on individualism, biopower, state racism, recognition, and disdain. Two questions are 
addressed: the one posed in the epigraph and its formulation within the Colombian 
context. Methodology: The study employed the epistemological approaches and 
methodological resources of Ricoeur’s hermeneutic phenomenology and Honneth’s 
critical hermeneutic analysis, which are complementary and mutually supportive. 
Results: The answers unfold the idea proposed in the title: the climate of violence 
experienced by Colombian society —one in which broad sectors of youth participate— 
creates precarious conditions for the conduct of life, as it intensifies relations of 
contempt experienced as moral offense. Conclusions: Ricoeur’s hermeneutics and 
critical theory constitute appropriate mechanisms for revising the anthropological 
conception and the ethics of violence that underlie the theoretical frameworks allowing 
its justification, frameworks that have led a portion of the impoverished youth population 
into exclusion and into the disdain of society and of themselves. Furthermore, these 
theories offer guidelines for the transformation of thought and action.

Keywords: violence; moral logic of means and ends; individualism; biopower; recognition 
and disdain (obtained from the UNESCO Thesaurus).



Betancur, M. C. (2026). Precariedad de la condición humana en el contexto de la violencia en 
Colombia: un dejar morir a la juventud. Ánfora, 33(60), 194-216. 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39 

196

Resumo

Objetivo: deduzir e submeter à crítica o esquema moral que permite justificar e exercer 
a violência na Colômbia, seguindo a análise hermenêutica da rede de noções que o 
sustentam: a lógica de meios e fins, a ênfase no individualismo, o biopoder, o racismo 
estatal, o reconhecimento e o menosprezo. Respondem-se duas perguntas: a do epígrafe 
e sua formulação no contexto colombiano. Metodologia: utilizaram-se as abordagens 
epistemológicas e os recursos metodológicos próprios da fenomenologia hermenêutica 
de Ricoeur e da análise crítica hermenêutica de Honneth, complementares e solidárias 
entre si. Resultados: as respostas desenvolvem a ideia apresentada no título: o 
ambiente de violência vivido pela sociedade colombiana, no qual participam amplos 
setores da juventude, gera condições de precariedade no desempenho da vida, pois 
intensifica relações de desprezo vividas em termos de agravo moral. Conclusões: a 
hermenêutica de Ricoeur e a teoria crítica constituem mecanismos adequados para a 
revisão da concepção antropológica e da ética da violência que sustentam os marcos 
teóricos que permitem sua justificação e que mantêm um setor da juventude pobre 
mergulhado na exclusão e no desprezo da sociedade e de si mesmos. Além disso, essas 
teorias oferecem diretrizes para a transformação do pensamento e da ação.

Palavras-chave: violência; lógica moral de meios e fins; individualismo; biopoder; 
reconhecimento e menosprezo (obtidas do Tesauro da UNESCO).

https://doi.org/10.30854/ts11ys39


Universidad Autónoma de Manizales. L-ISSN 0121-6538. E-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

197

¿Cómo tendría que estar constituida una cultura moral

 que diera a los afectados, a los despreciados y a los excluidos, 

la fuerza de articular sus experiencias en el espacio público democrático 

en vez de vivirlo en contraculturas de violencia? (Honneth, 2011, p. 145).

Introducción

En este artículo se reformula y responde la pregunta del epígrafe formulada por 
Honneth (2011), aplicada al contexto de Colombia: ¿cómo está constituida la 
cultura moral en Colombia, que se muestra incapaz de brindar a los afectados, los 
despreciados y los excluidos, la fuerza de articular sus experiencias en el espacio 
público democrático en vez de vivirlas en contraculturas de violencia? Se examina 
el esquema de pensamiento moral y la representación subjetiva sobre la violencia 
que prevalece en nuestra sociedad de desprecio, y que nos sume en la connivencia 
respecto a un problema que debe abordarse de manera consciente y responsable. 

 Así, se ponen al descubierto y someten a crítica los marcos de referencia 
teóricos e ideológicos utilizados como criterios para su justificación y aceptación. 
Se esclarece el esquema que subyace a la creencia de que la atmósfera de violencia 
es imposible de transformar porque constituye un mecanismo válido de resolución 
de conflictos. Siguiendo el tratamiento de la filosofía social, se defiende que esa 
atmósfera cultural somete a la juventud a condiciones existenciales precarias, en 
la medida en que la somete a la negación del reconocimiento; es decir, al desprecio 
y al agravio moral, mientras que le niega la posibilidad de realizar las condiciones 
de una vida digna del respeto y la estima que le son debidos al ser humano.     

Colombia está permeada por un esquema de pensamiento moral de aceptación 
de la violencia, que debe ser develado, clarificado y sometido a crítica; el mismo 
que permite naturalizarla y legitimarla, y se ha ido instaurando como móvil de la 
muerte de ese amplio sector de la juventud; tal esquema está configurado por una 
red de nociones asumidas de manera no consciente ni crítica. Partiendo de estas 
ideas, se desarrolla: primero, el ambiente de pensamiento que legitima la violencia; 
segundo, el esquema de pensamiento moral que apoya la ética de la violencia; y, 
tercero, el análisis del tipo de relaciones de desprecio que se configuran en ese 
ambiente social y producen condiciones de agravio moral y precariedad existencial, 
para dar lugar a unas conclusiones.

El examen se centra en la situación de los jóvenes que hacen parte de grupos 
armados y despliegan la vida en contextos de violencia y desprecio, que encuentran 
allí la salida más viable para resolver su situación existencial, económica y laboral. 
La vulnerabilidad se hace explícita en su inclinación a formar parte de grupos, 



Betancur, M. C. (2026). Precariedad de la condición humana en el contexto de la violencia en 
Colombia: un dejar morir a la juventud. Ánfora, 33(60), 194-216. 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39 

198

como guerrilla, fuerzas del Estado, paramilitarismo, bandas criminales, pandillas 
de barrio, barras bravas, etc. La juventud es la generación más expuesta y que 
más vidas entrega, en medio de un ambiente de pasividad y permisibilidad. La 
nación abandona a los jóvenes de las clases más pobres al asesinato recíproco, 
pues no existe una conciencia crítica ni sensibilidad social ni políticas públicas 
enfocadas en este problema. Aunque parece claro que la fuente mayor del ejercicio 
de la violencia está en la pobreza y la falta de oportunidades ―la violencia 
estructural― (Galtung, 1969), se hace necesario esclarecer e interpretar con rigor 
la representación subjetiva que se manifiesta en la atmósfera cultural. 

El artículo se enmarca en la filosofía social, se utilizan de manera coherente 
los enfoques epistemológicos y recursos metodológicos propios de este campo, 
desarrollados especialmente por Ricoeur (2001) y Honneth (2010). El método 
es de corte analítico/hermenéutico, en tanto se realiza un análisis descriptivo y 
hermenéutico de las nociones que subyacen al sistema de pensamiento, y se aplica 
a la situación del país, para lo cual se aprovecha la información disponible en 
estudios sociológicos. Se acoplan los marcos de referencia teóricos e ideológicos 
con las características de la estructura moral de desprecio que conducen al agravio 
y a una existencia precaria.   

El Registro Único de Víctimas (Unidad para las Víctimas, 2024) informa 
de 9.826.986 víctimas del conflicto armado, a 2024, de las cuales 1.281.097 son 
negros y afro, y 657.319 son indígenas. Entre los 12 y los 28 años se consideran 
3.228.222 víctimas. De acuerdo con el informe de la Comisión de la Verdad 
(2022), 6.402 jóvenes humildes de la población civil fueron asesinados en estado 
de indefensión. Ángela Muñoz (2024) en Afectación de los derechos humanos de 
niños, niñas y adolescentes en el marco del reclutamiento reporta más de mil niños y 
adolescentes reclutados desde el 2013 por parte de diversos grupos armados en 
núcleos territoriales. Sin embargo, la situación es crítica desde el 2002. El Fondo 
de las Naciones Unidas para la Infancia, ​Unicef  y el ICBF (2023) informan 
un incremento del 58% en el reclutamiento entre 2021 y 2023; y en 2024, la 
Defensoría del Pueblo (2024) alerta de nuevo.  

«Dejar morir» a la juventud colombiana

La sociedad colombiana padece descuida la protección de la vida de los jóvenes, 
a pesar de ser esta generación un sector importante de desarrollo. El mayor 
porcentaje de muertes se presenta en la franja más pobre del país, que participa 
en diversos grupos armados. Algunos datos informan que el número de personas 
que integran los grupos ilegales asciende a unas 17.600 personas (de 4 grupos 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39


Universidad Autónoma de Manizales. L-ISSN 0121-6538. E-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

199

ilegales y 23 bandas criminales) (Revista Cambio, 2023); un 70% son hombres 
jóvenes, que no superan los 30 años. Las fuerzas armadas también son víctimas 
en la guerra (Velásquez y Torres, 2023); cuentan con unas 480.000 personas y 
un alto porcentaje de jóvenes que participan directamente. El ejército entregó un 
consolidado de 18.800 soldados muertos como producto de la guerra (Infobae, 
2021). El índice de la población que se expone a sufrir los rigores de la violencia 
y que reduce su proyecto y estilo de vida a estas prácticas es muy alto. En estas 
estadísticas aún se deben tener en cuenta a jóvenes que hacen parte de grupos 
delincuenciales en las ciudades. El panorama es desolador para este sector, que es 
aprehendido con mentalidad de desprecio, exclusión y discriminación. 

Las prácticas de violencia se basan en nociones arraigadas en el imaginario 
social: los distintos grupos esgrimen argumentos propios de la lógica instru-
mental, donde la violencia se considera el medio adecuado para la obtención 
de diversos objetivos: justicia social, defensa de las instituciones, obtención de 
riqueza, adquisición de los medios económicos de vida e inserción en el campo 
laboral. En los imaginarios subyace la consideración de que la violencia contra los 
miembros de otros grupos es legítima porque se trata de «vidas que no merecen 
ser preservadas» y de «muertos que no merecen el duelo», según las categorías 
acuñadas por Butler (2021). Mediante los apelativos de «criminal», «sicario», 
«guerrillero», «delincuente» se descarta el valor de esas vidas. Este imaginario 
influye decisivamente en la sociedad.

La naturalización consiste en la creencia de que la violencia es una caracte-
rística natural del ser humano, por lo que no puede controlarse. Para López (2017) 
se trata de una habituación a las acciones de agresión en sus diversas formas de 
expresión, las cuales «[…] cogen terreno en la cultura, se propagan de manera 
silenciosa […] y terminan por justificarse» (p. 23). «La sociedad colombiana se 
ha adaptado a la violencia que se ejerce contra ella adaptándola, integrándola a 
sus estructuras» (López, 2017, p. 118) y haciendo de ella parte del ordenamiento 
social; incluso en la jerga popular llega a ser considerada como una característica 
identitaria de los colombianos. 

Sin embargo, conviene ser críticos con esas posiciones que esencializan los 
rasgos colectivos y paralizan otras formas de pensar y actuar. De acuerdo con el 
estudio de Blair (2009), la ‘violencia’ significa el uso de la fuerza con la intención 
de hacer daño a otro, por lo que es un acto propio del ser humano: «Entiendo por 
‘violencia’ el conjunto de relaciones de fuerza, donde el poder está mediado por 
las armas y cuyo fin último es la destrucción física del adversario» (p. 19). Su uso 
se ha generalizado por la consolidación de una cultura de la violencia, como bien 
lo señalaba Sánchez (1991) en Pasado, presente y futuro de la violencia en Colombia, 
quien mostraba, además, la pluralidad de sus formas y su incidencia en el desarrollo 



Betancur, M. C. (2026). Precariedad de la condición humana en el contexto de la violencia en 
Colombia: un dejar morir a la juventud. Ánfora, 33(60), 194-216. 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39 

200

de diversos tipos de violencia política, distintas al sostenimiento del poder por las 
armas y a la lucha revolucionaria por la conquista del poder.  

La naturalización se liga a la generalización de la cultura de la violencia; 
en ocasiones se basa en la oscuridad respecto a la diferencia entre los conceptos 
de ‘agresividad’, ‘conflicto’ y ‘violencia’. La «agresividad» (Ricoeur, 1990) es una 
inclinación propia del ser humano, el «conflicto» es una característica de relaciones 
intersubjetivas entre seres portadores de diversos intereses y pretensiones, y la 
«violencia» es un rasgo de una forma específica de relación, caracterizada por el 
poder de hacer daño al otro. No todo conflicto se despliega a través de la violencia 
ni la agresividad se materializa comúnmente en ella.  

La naturalización conlleva a la normalización de su uso, basadas ambas en la 
ética instrumentalista de medios y fines, que ya había sido criticada por Benjamin 
(2012) en su ensayo Para la crítica de la violencia; allí planteaba el problema de 
forma radical: «¿La violencia por principio es moral aun cuando sea un medio para 
fines justos?» (p. 70). El filósofo cuestionaba la aceptación de la premisa según la 
cual «[…] la violencia solo puede ser buscada en el reino de los medios y no en 
el de los fines» (p. 169), que limitaba el examen al asunto de los medios «[…] 
para fines justos o injustos» (p. 169).  

Una respuesta afirmativa resulta siempre tolerante con la violencia y ha 
hecho de ella una herramienta normal para conquistar propósitos, como expone 
Butler (2021): 

Lo que parece más importante, sin embargo, es que la herramienta ya forma parte 
de la práctica, lo cual presupone un mundo propicio para su uso; el empleo de la 
herramienta construye o reconstruye una clase particular de mundo, y activa un 
legado sedimentado de uso. (p. 34).

 De otro modo, naturalización y normalización se conectan con la ética 
individualista de la preservación de la propia vida a toda costa, de la obtención de 
recursos, la adquisición de riqueza y la defensa del poder que permean el ambiente 
social. Este fenómeno se ha legitimado a través de leyes e instituciones, que lo 
convierten en una praxis legal y oficial, propiciada por el Estado, el cual convalida 
algunas de sus formas, especialmente las ejercidas por sus propias fuerzas. Dice 
Ricoeur (1990): «Lo que una topología de la violencia no puede olvidar es que 
el Estado es el foco de una concentración y una transmutación de la violencia» 
(p. 210). 

El Estado concentra la violencia mediante el sistema militar y el control de 
las armas. Ahora bien, en Colombia la situación es más crítica porque el Estado ha 
renunciado al control total de la violencia, dejándola en manos de grupos privados 
que se matan entre sí; se muestra permisivo con formas de violencia que conducen 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39


Universidad Autónoma de Manizales. L-ISSN 0121-6538. E-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

201

a la muerte de sectores de jóvenes pobres de la sociedad: indígenas, personas afro 
y campesinos, especialmente. No solo ha propiciado la violencia a través de las 
fuerzas militares oficiales, sino que ha dejado pasar la muerte a través de fuerzas 
oscuras por fuera de la ley. Sin embargo, la legitimación no aparece solamente 
a través de los mecanismos del Estado, pues su aceptación permea en ocasiones 
a sectores académicos, como se manifiesta en actos de violencia en medio de la 
movilización social juvenil. 

Así las cosas, cabe insistir en la pregunta: ¿cuál es el contexto de pensamiento 
en el cual se entiende la violencia en Colombia, que la sociedad se muestra insen-
sible ante la muerte de su propia juventud? Parafraseando algunos interrogantes 
del Informe final de la comisión de la verdad, que tenía por objeto el esclarecimiento 
de los crímenes cometidos en la guerra, cabe preguntar con ellos: ¿por qué el 
país no se detuvo para exigir al Estado detener la guerra y negociar una paz?, 
¿dónde estaban el congreso, los partidos, los ministros, los educadores?, ¿por qué 
permitimos que todo esto pasara?, ¿dónde estábamos nosotros cuando pasó todo 
esto?, ¿qué papel desempeñaron los medios? De Roux (2022) nos pide asumir la 
responsabilidad que nos compete; y la tarea para los académicos está en su potencia 
para esclarecer los marcos de pensamiento que subyacen y cohabitan con dichas 
prácticas. En el mismo discurso de entrega del informe, De Roux (2022) registra 
el impacto del conflicto armado en la juventud: «[…] las filas de niños y niñas 
llevadas a la guerra […] la búsqueda de hijos desaparecidos, las fosas comunes, 
los indígenas afro, los miles de mujeres […] humillados y masacrados» (Canal 
Capital, 2022, 19´,26´´). 

Ética de la violencia

La ética de aceptación de la violencia está apoyada en las siguientes ideas que se 
deben entender en red: concepción utilitarista de la vida y la sociedad, biopoder, 
distinción entre vidas valiosas y vidas que no merecen ser dueladas, racismo 
estatal, menosprecio de los otros y de sí, y sometimiento de sí.

Lógica utilitarista de medios y fines

En La crítica a la razón instrumental, Horkheimer (1965) denunciaba la lógica 
instrumentalista de medios y fines como una forma de pensamiento propia de la 
mentalidad moderna capitalista. El racionalismo ilustrado lo había definido como 
una característica esencial de la forma de relacionarse entre sí y de tratar las cosas. 



Betancur, M. C. (2026). Precariedad de la condición humana en el contexto de la violencia en 
Colombia: un dejar morir a la juventud. Ánfora, 33(60), 194-216. 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39 

202

En esta lógica, la naturaleza, las cosas y los seres son convertidos en medios útiles 
para la obtención de fines. Horkheimer (1965) denunciaba la instrumentalización 
de la naturaleza, de las cosas y del mismo hombre, el cual se convierte en medio 
para fines egoístas. 

En el contexto de la economía capitalista, el individuo pasa a ser un 
medio para la adquisición de riquezas, la obtención y conservación del poder 
(Horkheimer, 1965). Esta lógica relacional corre entretejida con una comprensión 
de sí de la persona como ser eminentemente individualista y egoísta, como un 
individuo que solo está en capacidad de pensar y luchar por sus propios intereses y 
que se realiza en tanto ser individual, autónomo e independiente. Esta concepción 
se convirtió en la comprensión de sí permanente y comúnmente aceptada, como 
una verdad evidente, que escasamente se somete a crítica. Sin embargo, esa visión 
antropológica desconoce y olvida otro aspecto ligado a nuestra forma de ser en 
el mundo: el carácter relacional y la interdependencia; la persona es un ser cuya 
autonomía requiere de y está atravesada por la autonomía de los otros, necesitado 
de los demás y que no puede reducirse a la lógica instrumentalista. 

De acuerdo con la antropología ricoeuriana (Ricoeur, 2006) el ser humano 
es un ser relacional e interdependiente, que solo puede realizar su existencia 
en medio de vínculos sociales y de la compañía de los otros. Y que reconoce 
su interdependencia en el acontecer cotidiano, donde establece relaciones de 
compañía, lucha, solidaridad, competencia, etc. En el habitar diario practicamos las 
capacidades de empatía y solidaridad, sobrepasamos las relaciones instrumentales 
y podemos aprehender a los otros como fines en sí mismos y como personas dignas 
de empatía, respeto y solidaridad. A pesar de las denuncias acerca del sistema 
instrumentalista, aún no se somete a crítica de manera contundente; se persiste 
en la autocomprensión individualista y egocéntrica. Es deficiente la búsqueda de 
nuevos caminos de comprensión de lo que somos como especie. Precisamente, los 
pensadores Butler, Honneth y Ricoeur discuten la consideración individualista 
e instrumentalista como el único modelo viable para comprender los conflictos 
sociales. Y desarrollan nuevas formas de entender la relación entre los humanos 
mediante los conceptos de reconocimiento y lucha pacífica por el reconocimiento 
recíproco.

Vidas que merecen ser preservadas y muertes que no 
merecen el duelo. Biopoder y racismo estatal

En La fuerza de la no violencia (2021), Butler afirma que la aceptación de la 
violencia se sustenta en la diferenciación demográfica entre vidas que merecen 
ser preservadas y muertes que no merecen ser duelables. Se da una suerte de 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39


Universidad Autónoma de Manizales. L-ISSN 0121-6538. E-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

203

estratificación de la sociedad en poblaciones que no merecen vivir porque no 
cumplen un rol destacado o porque hacen parte de grupos que entorpecen los 
vínculos y deterioran el ambiente social, y poblaciones a las que se debe proteger, 
pues están en el mundo como vidas duelables: y «[…] en realidad, estar en el 
mundo como una vida duelable es saber que la muerte de uno sería lamentada. 
Pero también es reconocer que la vida de uno sería protegida a causa de su valor» 
(Butler, 2021, p. 130). Subyace en esos imaginarios una desigualdad entre vidas 
que son valiosas y vidas que son prescindibles, entre vidas dignas de aprecio y 
vidas merecedoras del desprecio. Así, la sociedad que instaura dichas diferencias 
estructurales camina en contravía del proceso de la cultura hacia la búsqueda 
del reconocimiento intersubjetivo que permite avanzar en la realización de los 
individuos y el desarrollo de las comunidades. De este modo lo señalaba Honneth 
(1997): 

Para llegar a una autorrealización lograda, el ser humano se encuentra destinado 
al reconocimiento intersubjetivo de sus capacidades y operaciones. Si en alguno 
de los escalones de desarrollo tal forma de asentimiento social queda excluida, 
esto abre en su personalidad un hueco psíquico, en el que penetran las reacciones 
negativas de sentimientos de vergüenza o la cólera. Por ello, la experiencia de 
desprecio siempre va acompañada de sensaciones afectivas que pueden indicarle 
al singular que se le priva de ciertas formas de reconocimiento social. (p. 220). 

Cabe afirmar, entonces, que, en medio de la guerra entre diversos grupos, 
con alta participación de la juventud se promueve una sociedad del desprecio, la 
cual conduce a un desgarramiento y un deterioro progresivo de la vida social, 
que obstaculiza tanto el florecimiento de la vida personal como el desarrollo de 
las comunidades.
          Este marco ideológico se apoya en fundamentos de desigualdad políticos y 
demográficos. La sociedad construye una estructura de pensamiento que provee 
los criterios para distinguir entre una población digna de ser protegida y otra 
que no lo es. En Defender la sociedad, Foucault (2000) configura los conceptos 
de biopolítica y racismo estatal para la interpretación de estos fenómenos. Allí 
describe lo ‘biopolítico’ como un poder regulatorio destinado a «producir vida» o 
a «dejar morir» a distintas poblaciones elegidas por el poder soberano. Se trata de 
agencias y formas de poder que no operan directamente desde el centro, sino en un



Betancur, M. C. (2026). Precariedad de la condición humana en el contexto de la violencia en 
Colombia: un dejar morir a la juventud. Ánfora, 33(60), 194-216. 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39 

204

[…] contexto postsoberano para controlar a las poblaciones como seres vivos, 
para dirigir sus vidas, para hacerlos vivir, para hacerlos morir. Esta forma de 
biopoder regula, entre otras cosas, la llamada vivibilidad de la vida y determina 
los potenciales relativos de vida de las poblaciones. Este tipo de poder está 
documentado en las tasas de mortalidad y natalidad que dan cuenta de formas de 
racismo que pertenecen a lo biopolítico. (Foucault, 2000, p. 132). 

El «biopoder» se constituye como una forma de regulación de poder que 
ofrece criterios de selección y segregación de grupos poblacionales, apareciendo 
de manera menos abierta y explícita, pero ejerciendo fuerzas de poder soterradas 
en los imaginarios y el pensamiento de la sociedad. Foucault trató el problema a 
través del «racismo estatal», en tanto fenómeno de sedimentación la censura y la 
exclusión de grupos: «Esta es la primera función del racismo: fragmentar, crear 
censuras en el continuo biológico del que se ocupa el biopoder» (Butler, 2021, p. 
244). La exclusión a través de la representación de un grupo autoriza a los demás 
sectores a actuar contra dicho grupo y a «dejarlo morir», pues se considera una 
fuente de amenaza para el resto de la sociedad. Se trata de vidas que no merecen 
ser protegidas. 

La noción de ‘racismo estatal’ (Foucault, 2000) es aplicable a la visión sobre 
la juventud. Existe una suerte de racismo que conduce a la consideración de la 
población pobre menor de 30 años como amenaza y peligro social. Es la población 
que carece de oportunidades, está en situación de desempleo, protesta, se hace 
más vulnerable a participar en diversas formas de fuerzas armadas y está envuelta 
en condiciones de sufrimiento, violencia, y menosprecio de sí y de los otros. En 
términos de Foucault (2000) este discurso 

[…] se liga a una percepción y una partición binaria de la sociedad y los hombres: 
por un lado, unos y, por el otro, los otros, o, los injustos y los justos, los amos y 
quienes están sometidos a ellos, los ricos y los pobres. (p. 74).

 El «dejar morir» de esa población en manos de una guerra interna de unos 
contra otros es una estrategia no explícita y tal vez, no consciente, para ejercer 
el control de la mortalidad y la pervivencia de ese grupo. Las expresiones de 
defensa de la violencia, de rechazo a las soluciones pacíficas, de complacencia 
con las condiciones de precariedad y de aceptación del ambiente de guerra son 
testigos de ello. El «dejar morir» constituye un mecanismo utilizado para resolver 
un problema social, al que no se le buscan otras soluciones de solidaridad, respeto 
y reconocimiento. 

Para Foucault (2000), el racismo estatal es un discurso que emerge con 
el desarrollo del pensamiento racista en manos del Estado, y que le sigue al 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39


Universidad Autónoma de Manizales. L-ISSN 0121-6538. E-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

205

pensamiento de las guerras de razas, vinculado a las teorías evolucionistas de lucha 
por la vida, donde prevalece el más fuerte. El pensamiento racista y el racismo 
estatal, desde el siglo XIX en adelante, se formulan y se transcriben a través de 
un discurso biológico, que se traduce en «racismo biológico social»:  

[…] la otra raza, en el fondo, no es la que vino de otra parte, la que triunfó 
y dominó por un tiempo, sino la parte que se infiltra permanentemente y sin 
descanso en el cuerpo social o, mejor, se recrea constantemente en el tejido social 
y a partir de él. (p. 65).

 Desde entonces se configura una estructura binaria de la sociedad, que 
cambia el conflicto entre razas exteriores e interiores para convertirse en «[…] 
el desdoblamiento de una única raza en una superraza y una subraza» (Foucault, 
2000, p. 65), estructura que está organizada mediante la centralización del poder 
en la raza de la gente «buena», «pura», «decente», «de bien», etc., como se 
expresa hoy en Colombia (Velásquez, 2021). Se configura un racismo de Estado 
que funciona de manera subrepticia como principio regulador de la sociedad y 
como mecanismo de discriminación.

El país no ha sido ajeno a ese tránsito entre lucha de razas, racismo biológico 
y de Estado. De la guerra de razas propia de nuestra historia, se ha transitado a 
un racismo de Estado ejercido por una élite que se abroga el derecho de proteger 
la integridad, superioridad y fuerza de su propio grupo, a expensas de la exclusión 
de los demás sectores integrados por las clases pobres, indígenas, comunidades 
afro, campesinos y trabajadores. Este problema es expresado de la siguiente forma 
en la obra de Foucault (2000):

Se dirá por último que hay dos razas cuando hay dos grupos que, pese a su 
cohabitación, no están mezcladas a causa de sus diferencias, disimetrías perversas, 
debidas a los privilegios, las costumbres y los derechos, la distribución de las 
fortunas y el modo de ejercicio de poder. (p. 77).

El esquema racial que habitamos crea fantasmas para salvaguardar la 
estructura que lo sostiene. Subsiste la figura del joven como sujeto fuerte y 
atrevido, que funciona como victimario, pero que nunca es víctima; esta repre-
sentación es interiorizada —en tanto comprensión de sí— por lo jóvenes, quienes 
se perfilan como fuente de amenaza y de temor exterior, frente a una aparente 
invulnerabilidad interior. La representación recíproca que cada uno tiene del 
otro y de sí mismo, es la de un sujeto fuerte, capaz de la maldad y del asesinato, 



Betancur, M. C. (2026). Precariedad de la condición humana en el contexto de la violencia en 
Colombia: un dejar morir a la juventud. Ánfora, 33(60), 194-216. 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39 

206

donde el arma es el instrumento de agresión y muerte que otorga poder.  Cada 
uno niega tanto su propio miedo y su propia fragilidad como de los otros. Tienen 
una autocomprensión, quebrada y falsa. 

Pero, si bien la comprensión promovida por el racismo de Estado, es desviada, 
también lo es la sumisión de amplios sectores sociales. Existe cierta complicidad 
por ausencia de claridad y crítica de dichos discursos. Se oyen voces promoviendo 
violencia: los sectores políticos más conservadores reivindican la lucha a muerte 
contra las drogas, las bandas criminales, las disidencias de las Farc y el ELN. Para 
ellos, los problemas se resuelven mediante las armas, porque quienes mueren son 
los grupos sociales cuyas vidas no merecen ser salvaguardadas ni merecen un 
duelo: son merecedoras del desprecio. Saben bien que quienes ponen los muertos 
son las poblaciones pobres, porque en esa guerra no participan las clases altas de 
Colombia. Hay una forma de racismo estatal clasista. 

Cabe recordar las palabras de un hijo de esta casta política, E. Gómez 
Hurtado, en la asamblea del Centro democrático: «Estoy cansado de oír hablar 
de paz». Así mismo, las expresiones de María Fernanda Cabal para referirse a los 
jóvenes que participaron, algunos de manera violenta, en la movilización civil de 
mayo: «No son jóvenes, son terroristas»; «Señor ministro, el policía del ESMAD 
es un ser humano que merece un tratamiento digno y superior, porque arriesga 
su vida, pero ya sabemos que usted prefiere a los vándalos y desadaptados. 
¡Qué desgracia para Colombia este gobierno!» (Infobae, 2018, p. 1). 

Aún hay más responsabilidades. La comunidad académica debe ejercer 
la conciencia crítica de la sociedad, cuestionar las estructuras de pensamiento 
que subyacen a esa atmósfera social. La generación juvenil ha crecido en medio 
de un ambiente de naturalización de la violencia y ha aprendido a legitimarla. 
De allí la necesidad del ejercicio crítico y hermenéutico. Ahora bien, Honneth 
y Ricoeur abren caminos para la comprensión de los conflictos, la violencia 
social, las patologías sociales y las luchas pacíficas por el reconocimiento, cuyas 
significaciones permiten develar el desgarramiento que padecen la sociedad y la 
juventud colombianas.

Reconocimiento y desprecio

El desprecio intersubjetivo y el sometimiento de sí personal constituyen dos 
características sobresalientes en la relación interior de los grupos violentos. 
Padecen de una exaltación de las relaciones disimétricas, que contradicen las 
relaciones simétricas de reciprocidad, si se acoge la configuración filosófica de 
estos conceptos, realizada por Honneth y Ricoeur. El punto clave es este: las formas 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39


Universidad Autónoma de Manizales. L-ISSN 0121-6538. E-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

207

de violencia en que se ven envueltos los jóvenes de diversos grupos armados no 
constituyen una lucha genuina por el reconocimiento, sino, una lucha violenta 
que exacerba las relaciones de desprecio y somete a la juventud a condiciones 
extremas de precariedad y desgarramiento de su condición humana, además de 
que obstruye la posibilidad de trazar ideales de autorrealización y de desarrollo 
de la comunidad ―dos factores que se presentan entretejidos―; esto nos autoriza 
a hablar de una profundización de la patología social (Honneth, 2011).    

Este filósofo enfocó las investigaciones de las últimas décadas en las figuras 
del desprecio que habitan de manera contradictoria con las figuras de reconoci-
miento y dinamizan, a través de la lucha, el avance hacia la conquista de mejores 
condiciones de vida. El proceso de reconocimiento es la trayectoria atravesada 
en la búsqueda de relaciones horizontales de comprensión recíproca, en medio 
del respeto a la dignidad y el aprecio de valores intersubjetivos. Constituye una 
trayectoria de búsquedas para la construcción de relaciones de reconocimiento 
interpersonal, en tanto seres dignos tanto de derechos y deberes, como de aprecio. 
El movimiento del reconocimiento se basa en el móvil moral de la necesidad 
humana de ser reconocido, que acompaña la lucha egoísta de competencia por 
la supervivencia. Además, se desenvuelve en las dos figuras del reconocimiento 
y el desprecio, donde las experiencias intuitivas de injusticia y desprecio por la 
violación de la empatía y el respeto se constituyen en móviles dinamizadores de 
la lucha por la superación del menosprecio.  

Las formas de reconocimiento tipificadas son las siguientes: primera, el 
reconocimiento en las relaciones primarias de amor y amistad, que conduce a 
la confianza y cuya forma de desprecio consiste en el maltrato y la violación de 
la integridad física, así como en la desaprobación o el rechazo. La segunda es el 
reconocimiento en las relaciones legales e institucionales, donde el desprecio se 
da en forma de desposesión de derechos, exclusión y violación de la integridad. 
La tercera es el reconocimiento de cada persona como miembro integrante de una 
comunidad de valores compartidos, caso en el cual el desprecio aparece en tanto 
injuria y violación de la dignidad y el honor (Honneth, 1997). En la tensión entre 
reconocimiento y desprecio, el primero constituye un bien preciado y un Telos que 
aspira a ser alcanzado, mientras que el desprecio es la experiencia negativa que 
busca ser superada, porque configura una fuente básica de sufrimiento, deterioro 
de la condición humana y patologías sociales. El filósofo afirma: 



Betancur, M. C. (2026). Precariedad de la condición humana en el contexto de la violencia en 
Colombia: un dejar morir a la juventud. Ánfora, 33(60), 194-216. 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39 

208

[…] hemos entendido que el reconocimiento de la dignidad de personas o grupos 
constituye el elemento esencial de nuestro concepto de justicia […] Intentaré 
esbozar el contenido normativo del reconocimiento de manera que, a través de una 
diferenciación de las formas de daño moral, se desprendan diferentes formas de 
reconocimiento. Estas aclaraciones conceptuales me permitirán, en la última fase, 
presentar una propuesta que permite comprender los conflictos de distribución 
de manera razonable y más adecuada como luchas de reconocimiento. (Honneth, 
2010, p. 12).

Según los autores, la persona y los grupos sociales necesitan ser visibilizados, 
atendidos y aprobados por los otros, de acuerdo con los tres niveles de reconoci-
miento, cada una de los cuales manifiesta un contenido normativo distinto, porque 
tiene implicaciones morales diferentes con arreglo a las expectativas respecto a 
aquello que se considera deseable y preferible en las relaciones intersubjetivas 
(Honneth, 2010). Cada dimensión es expresada en la vida práctica en medio de 
conflictos sociales, donde personas y grupos hacen demandas, con vistas a desa-
rrollar la conexión existente entre autoconciencia y reconocimiento intersubjetivo. 
Se da una forma de:

[…] progreso moral que se desarrolla a lo largo de una gradación de tres patrones 
de reconocimiento de complejidad creciente, entre los cuales se plantea cada vez 
una lucha intersubjetiva entre los individuos para hacer valer las reivindicaciones 
de su identidad. (Honneth, 2010, p. 20). 

El reconocimiento se realiza en dimensiones cada vez más complejas, como 
fruto del conflicto. En la teoría más madura, Honneth parte del lado negativo del 
«desprecio», que consiste en partir de «[…] un análisis fenomenológico de daños 
morales […] donde tiene un papel central la idea de que las circunstancias que 
son vividas como injustas presentan una clave adecuada para explicar al menos 
la conexión interna entre moral y reconocimiento» (Honneth, 2010, p. 23), 
contextos en los cuales los afectados establecen los criterios de evaluación de las 
experiencias de desprecio. 

El proceso de reconocimiento/desprecio está enmarcado en el contexto de la 
aspiración a la realización propia de las personas en condiciones de vida favorables. 
Porque la teoría de Honneth y Ricoeur implican un rompimiento de la contradic-
ción irresoluble entre individuo y sociedad. Si bien plantean esta oposición como 
una fuente de conflicto insoslayable, defienden que el ser humano es ante todo 
una persona que habita en espacios de multiplicidad de subjetividades en relación, 
todas ellas con pretensiones de reconocimiento, justicia y libertad, escenario en 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39


Universidad Autónoma de Manizales. L-ISSN 0121-6538. E-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

209

el cual se desenvuelven la vida humana y las aspiraciones de autorrealización, 
donde cada uno necesita de los otros para su propio desarrollo.

Precariedad de la condición humana en las patologías del desprecio

Se considera como patología social todo desarrollo social que contradice las 
condiciones de una autorrealización desenvuelta. (Honneth, 2011, p. 102).

Los escenarios de participación en grupos armados reducen a los jóvenes a la 
precarización de las condiciones de desarrollo de la condición humana. En el 
espacio social que habitan los individuos en los grupos violentos existe una 
exacerbación de las relaciones de desprecio en los tres niveles: cada persona se 
identifica con un alias, se percibe a través de vínculos de enemistad y asume que 
puede ser eliminada; se identifica por las botas, el uniforme y el arma ―símbolos 
de fuerza y poder―. Cada uno es para el otro un cualquiera que no tiene rostro, 
ni nombre, que oculta y evade la individualidad. El espacio social e intersubjetivo 
constituye un escenario de enemistad, odio y resentimiento, que conduce a la 
desconfianza y a la negación de capacidades sociales y derechos, así como al 
deterioro más profundo de la seguridad, la solidaridad y la estima social.

El primer nivel del menosprecio en las relaciones próximas aparece bajo la 
forma de humillación y falta de empatía; el reconocimiento se expresa como pura 
violación y desprecio. Al interior de los grupos cada persona deja atrás su historia 
para convertirse en un «alias», que ajusta su vida al estilo militar, caracterizado por 
la verticalidad y la dominación por la fuerza, donde solo es permitida la obediencia 
y la desconfianza, mientras que desaparecen los sueños y las relaciones de empatía. 
En el desprecio afectivo, la autoconfianza es precaria, pues se obstruye «[…] el 
estrato más básico de seguridad emocional y física, en la exteriorización de las 
necesidades y los sentimientos propios, que constituye la premisa psíquica para 
el desarrollo de todas las otras formas de autoestima» (Honneth, 2010, p. 25). La 
base de la realización personal está frustrada.   

La segunda forma de desprecio es la privación de derechos y la exclusión 
social, pues en este caso, el hombre es humillado, porque «[…]  dentro de una 
comunidad, no se le concede la imputabilidad moral de una persona jurídica de 
pleno valor» (Honneth, 2010, p. 26). Esta figura moldea la forma como las personas 
interactúan y aprenden a considerarse de manera recíproca en tanto sujetos de 
derechos y de deberes. Este ambiente de violencia y los mecanismos de interacción 
suman a los individuos en la negación recíproca.



Betancur, M. C. (2026). Precariedad de la condición humana en el contexto de la violencia en 
Colombia: un dejar morir a la juventud. Ánfora, 33(60), 194-216. 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39 

210

Si en esta esfera los individuos deberían reconocerse como actuantes, agentes 
capaces de realizaciones y responsables socialmente, los personajes de la violencia 
se hacen visibles en tanto sujetos de la muerte y la barbarie, merecedores del 
rechazo social y la exclusión. El ambiente de reconocimiento en que se vinculan 
es de absoluto desprecio hacia sí mismos y hacia los otros. Aparece una profun-
dización de la precariedad de la condición humana en tanto proyectan hacia sí 
mismos el resentimiento y el odio que les rodea. La negación de derechos y la 
reducción de las capacidades conduce a un mayor deterioro del ambiente afectivo 
recíproco, que queda reducido a miedo, odio y resentimiento. La capacidad de 
afirmación es el asesinato, mientras la conciencia de la responsabilidad social es 
muy pobre. Generalmente, las condiciones precarias y el sufrimiento del pasado 
inciden en su forma de pensar y sentir, mientras la posibilidad de armar un 
proyecto de vida esperanzadora les es robada. Así, los sujetos de la guerra, sin 
dejar de ser victimarios, se convierten también en víctimas, en individuos frágiles 
expuestos a la muerte, la degradación y la pérdida de la humanidad, esto es, a 
una situación patológica.  

En el menosprecio jurídico, el individuo experimenta la exclusión ante 
las leyes y frente a los otros, lo cual conduce a la declinación del respeto. El 
actor armado no se asume como sujeto moralmente responsable por los otros y 
renuncia al sistema de valores compartido. Lo suyo es la violación de las normas, 
los derechos y lo deberes adoptados por el grupo social ampliado —nación 
y comunidad civil—. Impone sus propias normas por la fuerza, mediante la 
amenaza de las armas, ―paros armados, confinamiento de la población civil, 
secuestro y muerte―. Todo aquello que nos hace humanos y capaces de vivir 
en intersubjetividad se deteriora progresivamente. El declive sustituye a la 
ampliación material y social de los derechos. Las personas se ubican al margen 
de la sociedad y desarrollan sentimientos de desprecio por ella. Esta forma de 
desprecio que debería generar la indignación y la lucha en defensa de la dignidad 
acentúa los conflictos.

Así mismo, se deteriora la demanda de ser reconocidos, que conduce al 
reconocimiento recíproco y se origina en la necesidad moral de ser reconocidos en 
tanto humanos en un intercambio de ida y vuelta, en reciprocidad.  Podría decirse 
que los individuos renuncian a esa demanda, porque limitan la experiencia vital 
a la lucha por la supervivencia física, donde desaparecen ideales valiosos como la 
salud, la educación, la diversión y la participación en bienes culturales. La vida 
casi se agota en la existencia natural y física; se exalta la defensa de la vida a 
costa de la vida del otro y se realiza el acto más radical de desprecio: el crimen. 
El militar pierde las condiciones de demanda y otorgamiento de reconocimiento; 
esta relación de disimetría obstruye las condiciones de solidaridad y reciprocidad. 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39


Universidad Autónoma de Manizales. L-ISSN 0121-6538. E-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

211

Incluso la situación es precaria al interior de los propios grupos que se construyen 
en torno a vínculos verticales y jerárquicos de dominación y tiranía.  

La tercera figura del desprecio «[…] consiste en la degradación del valor 
social de formas de autorrealización» (Honneth, 2011, p. 29); las capacidades 
desarrolladas por el individuo no pueden ser apreciadas valorativamente por la 
sociedad, porque no pueden hacer parte del sistema de valores compartido y que 
contribuirían a la realización de los individuos. No habilitan para el reconocimiento 
intersubjetivo ni el enriquecimiento de la vida personal y social, precisamente 
porque participan de una forma de vida que va en detrimento del respeto a la vida 
y a la dignidad de las personas: 

Estos patrones de evaluación valorativa de ciertas acciones o formas de vida tienen 
para los individuos afectados la consecuencia de que no se pueden remitir, a través 
del fenómeno positivo de la apreciación social, a las capacidades adquiridas a lo 
largo de su vida. (Honneth, 2010, p. 28). 

Esta figura del reconocimiento conduce a la solidaridad de unos con otros. Da 
cuenta de un movimiento de maduración social donde se evalúa la importancia de 
las cualidades y se configuran sistemas de valoración (Honneth, 1997, p. 139) que 
permiten a las personas referirse de manera positiva o negativa a las facultades y 
capacidades concretas con base en horizontes de valores compartidos de manera 
intersubjetiva. Implica la valoración en un marco social donde se formulan 
valores y objetivos éticos, que funcionan como pautas para la acción. La persona 
se valora en términos de «honor social». La participación en estos sistemas de 
valores conduce a una autoconfirmación ética, donde el yo y el otro se encuentran 
relacionados a partir de un horizonte de valores que actúa de manera generalizada 
como regulador del sistema de cargas y responsabilidades. Este compromiso ético 
supone sentimientos de empatía y conduce a las prácticas de solidaridad.     

Honneth (2011) defiende que existen deficiencias visibles de la vida social 
«[…] que están relacionadas con las condiciones estructurales del reconocimiento 
mutuo» (p. 140) y que dichas condiciones se encuentran en las formas sociales 
en que se desarrolla el individuo y aprende a concebirse como miembro de una 
sociedad, con los mismos derechos, y «a la vez único». Además, el movimiento 
de los tres momentos constituye las condiciones de una:

[…] formación exitosa de la identidad: el afecto emocional en condiciones íntimas 
como el amor y la amistad, el reconocimiento jurídico como miembro responsable 
de sus actos en sociedad y, finalmente, la apreciación social del rendimiento y de 
las capacidades individuales. (Honneth, 2011, p. 141). 



Betancur, M. C. (2026). Precariedad de la condición humana en el contexto de la violencia en 
Colombia: un dejar morir a la juventud. Ánfora, 33(60), 194-216. 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39 

212

En el caso de los jóvenes de grupos armados, además de que pierden la 
capacidad de asumir la responsabilidad de sus actos y responder por la vida de los 
otros, desarrollan una visión alienada de sí mismos en relación con sus aportes a la 
sociedad en el campo laboral, mientras que infunden sentimientos de desprecio. La 
patología y el desprecio en este campo del reconocimiento es radical, si aceptamos 
el valor de la participación en el mundo laboral o en el «trabajo» en la apreciación 
social. Dice Honneth (2011):

Ahora no solo se puede suponer sino afirmar con bastante seguridad, teniendo 
en cuenta investigaciones análogas, que la apreciación social de una persona 
se mide en forma de un trabajo organizado formalmente. Las relaciones de 
reconocimiento respecto a la apreciación social están entrelazadas, en alto grado, 
con la distribución y organización del trabajo social. (p. 141). 

Cabe concluir que las condiciones estructurales para el desarrollo de los 
jóvenes de clases pobres en Colombia promueven el desprecio y son patológicas. 
Razón por la cual, se debe asumir la responsabilidad que corresponde para lograr 
una transformación. La teoría moral de Honneth y Ricoeur, basada en el principio 
del reconocimiento, conduce a una ampliación de la moral civil porque establece 
las pautas que se requieren para un despliegue apropiado de la vida social que 
conduzca al desarrollo de las personas y la comunidad. Además, tiene la ventaja 
de establecer relaciones de complementariedad entre la vida personal y colectiva, 
porque construye modelos de interacción en la vida social entre la esfera formal 
y la esfera histórica, entre las características universales y las históricas. Los 
modelos de reconocimiento albergan la potencia de propiciar la evolución hacia 
nuevos ideales normativos y abren la capacidad para propender por la igualdad y 
la justicia: «Un esquema formal de la moral comprende las condiciones cualitativas 
de autorrealización que se pueden distinguir de la diversidad de todas las formas 
de vida particulares, en la medida en que constituyen premisas generales de la 
autorrealización del individuo» (Honneth, 2010, p. 33), que, sin embargo, se llenan 
de contenido y se transforman de manera histórica en los contextos sociales.  

Las relaciones de desprecio de los jóvenes en armas contradicen las exigen-
cias de la lucha por el reconocimiento y deshumanizan. Las luchas genuinas 
buscan la distribución equitativa, la redistribución material, la justicia y el trato 
igualitario (Honneth, 2010). Así mismo, la concesión de derechos «[…] cumple la 
función normativa de conceder a cada uno de los ciudadanos la oportunidad real 
de participar en el proceso democrático de construcción pública de la comunidad 
de derecho» (Honneth, 2010, p. 41). Para Honneth (2010) y Ricoeur (2004), la 
lucha por el reconocimiento incorpora e integra los conflictos por una distribución 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39


Universidad Autónoma de Manizales. L-ISSN 0121-6538. E-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

213

justa, libertad y justicia, como bien puede observarse en las conquistas de los 
movimientos sociales en Colombia. 

Finalmente, cabe mencionar otro rasgo de este fenómeno de desprecio: la 
pérdida de la libertad, la renuncia a la emancipación o la situación de dominación 
al interior de los grupos a que se ven sometidos los jóvenes. Si se entiende la 
emancipación como la mayoría de edad, y la capacidad de pensar por sí mismo, 
de actuar de acuerdo con el propio juicio y de impedir el sometimiento a otra 
voluntad (Adorno, 1970), es claro que los jóvenes participan de relaciones de poder 
dominantes, verticales y jerárquicas, donde desaparecen el pensamiento crítico, la 
deliberación, la participación en la toma de decisiones y la posibilidad de actuar 
responsablemente. En ningún momento pueden construir juicios razonables sobre 
su propio proyecto de vida y de la comunidad. Sus juicios están determinados por 
el sufrimiento social padecido, el odio, el resentimiento y el desprecio hacia los 
otros, hacia la sociedad y hacia las instituciones que les han fallado.

Conclusión: alienación en la representación de sí y senderos 
de esperanza

Existe una especie de alienación en la representación que tenemos de nosotros 
mismos en tanto seres humanos, si se atiende a la definición más general del 
concepto desarrollado por Marx, en tanto deformación de la conciencia de sí. 
La alienación es antropológica y ética porque se dirige a la concepción sobre 
«nosotros» mismos, los humanos, que hemos adoptado, que repetimos sin actitud 
de crítica y que utilizamos de base para los vínculos sociales. La alienación que nos 
aqueja consiste, ante todo, en la adopción del postulado de la filosofía moderna 
que reduce a las personas, a la dimensión de seres individualistas, egoístas, 
movidos solo por pasiones naturales y ajustados a la lógica instrumentalista. 
Esta concepción se ha convertido en la ideología dominante exenta de un debate 
consciente, crítico y deliberativo. Al organizar la sociedad bajo este presupuesto se 
configura una comprensión reducida y precaria de nosotros mismos, que paraliza 
las capacidades, también propias del ser humano, de promover sentimientos que 
impulsen una vida buena en común.

Sin embargo, estas anotaciones y las ideas planteadas permiten hallar 
salidas diferentes. Primero, se hace necesario tomar en serio las propuestas de 
la teoría crítica y de la fenomenología hermenéutica que llaman a la evaluación 
crítica de los marcos teóricos e ideológicos que se utilizan de referencia para 
abordar la comprensión del hombre, la sociedad y los vínculos sociales. La 
doble hermenéutica de la sospecha y de la escucha propuesta por Ricoeur puede 



Betancur, M. C. (2026). Precariedad de la condición humana en el contexto de la violencia en 
Colombia: un dejar morir a la juventud. Ánfora, 33(60), 194-216. 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39 

214

ser un mecanismo apropiado. Se requiere la revisión radical de la concepción 
antropológica y la ética de la violencia que subyacen a los marcos teóricos de su 
naturalización, normalización y justificación, los cuales sumergen a un sector de 
la población juvenil pobre a la exclusión, al desprecio y a la muerte. Así mismo, 
conviene recuperar los aportes de la teoría crítica, que enseña la posibilidad de un 
pensamiento capaz de cuestionar esas condiciones estructurales que promueven 
las relaciones de desprecio y configuran relaciones patológicas. 

Segundo, se debe contribuir en la construcción de una ética de la no violencia 
que comprenda de manera más amplia e integral al ser humano y reconozca las 
capacidades positivas que lo habilitan para encontrar nuevos mecanismos para 
resolver conflictos, pues si éstos son esenciales a la vida social, la resolución 
violenta de ellos no lo es. Es posible hallar mecanismos de lucha que se apoyen 
en las capacidades positivas de empatía, reparación, perdón y reconciliación, que 
también nos constituyen. Así mismo, es posible trabajar en la búsqueda pacífica 
del reconocimiento en los diversos niveles que movilizan el desarrollo social y se 
encaminan en los propósitos de construir una vida buena en común. La figura del 
reconocimiento mutuo de Ricoeur, enfocada en las capacidades del don, la gratitud 
y el perdón, y que puede permear las diversas fases, es un rasgo importante que 
contribuye en el despliegue de estas luchas.  

Tercero, la teoría social de estos autores, de la mano de las luchas por la 
superación del desprecio y por la justicia social, pueden servir de guía para nuevas 
investigaciones, que descubran y enaltezcan los valores civiles que mejor pueden 
incidir en la construcción de una sociedad que permita la autorrealización de sus 
miembros en condiciones adecuadas de intersubjetividad. Entre ellos no pueden 
faltar la empatía, el respeto y la solidaridad.

Referencias

Adorno, T. (1970). Educación para la emancipación. Ediciones Morata.  

Benjamin, W. (2012). Para la crítica de la violencia, Ensayos escogidos. Coyoacán. 

Blair, E. (2009). Aproximaciones teóricas al concepto de violencia: avatares de una 
definición. Universidad de Antioquia.

Butler, J. (2021). La fuerza de la no violencia. Paidós.

https://doi.org/10.30854/ts11ys39


Universidad Autónoma de Manizales. L-ISSN 0121-6538. E-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

215

Comisión de la Verdad. (2022). Los falsos positivos. https://www.comisiondelaverdad.
co/los-falsos-positivos 

De Roux, F. [Canal Capital]. (28 de junio, 2022). Discurso de entrega del informe 
de la Comisión de la verdad. [video]. Youtube. https://www.youtube.com/
watch?v=ZkZ5QOugnJw 

Defensoría del Pueblo. (12 de julio, 2024). 51% de casos de reclutamiento conocidos 
por la Defensoría corresponde a niñas, niños y adolescentes de pueblos indígenas. 
https://www.defensoria.gov.co/-/51-de-casos-de-reclutamiento-conocidos-
por-la-defensoría-corresponde-a-niñas-niños-y-adolescentes-de-pueblos-
indígenas 

Foucault, M. (2000). Defender la sociedad. FCE. 

Galtung, J. (1969). Violence, Peace, and Peace Research. Journal of  Peace Research, 
6(3), 167-191. https://doi.org/10.1177/002234336900600301  

Horkheimer, M. (1965). Crítica de la razón instrumental. Trotta

Honneth, A. (1997). La lucha por el reconocimiento. Crítica

Honneth, A. (2011). La sociedad del desprecio. Trotta. 

Honneth, A. (2010). Reconocimiento y menosprecio. Katz

ICBF. (11 de mayo, 2023). ICBF Y UNICEF lanzan estudio sobre reclutamiento de 
niñas, niños y adolescentes en Colombia: se requieren acciones urgentes para su 
prevención y protección.  https://www.icbf.gov.co/noticias/icbf-y-unicef-
lanzan-estudio-sobre-reclutamiento-de-ninas-ninos-y-adolescentes-en-
colombia 

Infobae. (4 de julio, 2018). Palabras de las víctimas del conflicto armado. https://
www.infobae.com/colombia/

Infobae. (14 de noviembre, 2018). En total fueron 18.800 militares muertos en 
conflicto con la guerrilla, asegura el Ejercito. https://www.infobae.com/
america/colombia/2021/11/14/en-total-fueron-18800-militares-muertos-
en-conflicto-con-la-guerrilla-asegura-el-ejercito/ 

https://www.comisiondelaverdad.co/los-falsos-positivos
https://www.comisiondelaverdad.co/los-falsos-positivos
https://www.youtube.com/watch?v=ZkZ5QOugnJw
https://www.youtube.com/watch?v=ZkZ5QOugnJw
https://www.defensoria.gov.co/-/51-de-casos-de-reclutamiento-conocidos-por-la-defensoría-corresponde-a-niñas-niños-y-adolescentes-de-pueblos-indígenas
https://www.defensoria.gov.co/-/51-de-casos-de-reclutamiento-conocidos-por-la-defensoría-corresponde-a-niñas-niños-y-adolescentes-de-pueblos-indígenas
https://www.defensoria.gov.co/-/51-de-casos-de-reclutamiento-conocidos-por-la-defensoría-corresponde-a-niñas-niños-y-adolescentes-de-pueblos-indígenas
https://doi.org/10.1177/002234336900600301
https://www.icbf.gov.co/noticias/icbf-y-unicef-lanzan-estudio-sobre-reclutamiento-de-ninas-ninos-y-adolescentes-en-colombia
https://www.icbf.gov.co/noticias/icbf-y-unicef-lanzan-estudio-sobre-reclutamiento-de-ninas-ninos-y-adolescentes-en-colombia
https://www.icbf.gov.co/noticias/icbf-y-unicef-lanzan-estudio-sobre-reclutamiento-de-ninas-ninos-y-adolescentes-en-colombia
https://www.infobae.com/colombia/
https://www.infobae.com/colombia/
https://www.infobae.com/america/colombia/2021/11/14/en-total-fueron-18800-militares-muertos-en-conflicto-con-la-guerrilla-asegura-el-ejercito/
https://www.infobae.com/america/colombia/2021/11/14/en-total-fueron-18800-militares-muertos-en-conflicto-con-la-guerrilla-asegura-el-ejercito/
https://www.infobae.com/america/colombia/2021/11/14/en-total-fueron-18800-militares-muertos-en-conflicto-con-la-guerrilla-asegura-el-ejercito/


Betancur, M. C. (2026). Precariedad de la condición humana en el contexto de la violencia en 
Colombia: un dejar morir a la juventud. Ánfora, 33(60), 194-216. 

https://doi.org/10.30854/ts11ys39 

216

López, D. (2017). De la naturalización de la violencia a la banalidad del mal. Ratio 
Juris, 12(24), 111-125. https://doi.org/10.24142/raju.v12n24a5

 Muñoz, A. (2024). Afectación de los derechos humanos de niños, niñas y adolescentes 
en el marco del reclutamiento reporta más de mil niñ@s [tesis de pregrado]. 
Universidad La Gran de Colombia, Bogotá, Colombia. https://repository.
ugc.edu.co/items/dc62e5d3-2fce-4d95-9e3e-516bffecff86  

Sánchez, G. (1991). Pasado, presente y futuro de la violencia en Colombia. Análisis 
político (30), 3-36. https://revistas.unal.edu.co/index.php/anpol/article/
view/76353  

Revista Cambio. (13 de abril, 2023). ¿Cuántos integrantes tienen los grupos armados ilegales 
en Colombia? https://cambiocolombia.com/conflicto-armado-en-colombia/
cuantos-integrantes-tienen-los-grupos-armados-ilegales-en-colombia#  

Ricoeur, P. (1990). Amor y justicia. Carrápos.

Ricoeur, P. (2001). Del texto a la acción. F.C.E.

Ricoeur, P. (2004). Caminos del reconocimiento. Trotta.

Ricoeur, P. (2006). Sí mismo como otro. Siglo XXI.

Unidad para las Víctimas. (2024). Registro único de víctimas. https://datospaz.
unidadvictimas.gov.co/registro-unico-de-victimas/ 

Velásquez, R. (2021). La gente de bien. El Colombiano. https://www.elcolombiano.
com/opinion/columnistas/la-gente-de-bien-GB15058619

Velásquez, P. y Torres, M. (2023). Militares víctimas en los conflictos armados. 
Normativa internacional e interna. En C. López, S. Chavarro y M. Lozano 
(Eds.), Soldados aviadores constructores de paz (pp. 13-39). Sello Editorial 
ESDEG. https://doi.org/10.25062/9786287602427.01

https://doi.org/10.30854/ts11ys39
https://doi.org/10.24142/raju.v12n24a5
https://repository.ugc.edu.co/items/dc62e5d3-2fce-4d95-9e3e-516bffecff86
https://repository.ugc.edu.co/items/dc62e5d3-2fce-4d95-9e3e-516bffecff86
https://revistas.unal.edu.co/index.php/anpol/article/view/76353
https://revistas.unal.edu.co/index.php/anpol/article/view/76353
https://cambiocolombia.com/conflicto-armado-en-colombia/cuantos-integrantes-tienen-los-grupos-armados-ilegales-en-colombia
https://cambiocolombia.com/conflicto-armado-en-colombia/cuantos-integrantes-tienen-los-grupos-armados-ilegales-en-colombia
https://datospaz.unidadvictimas.gov.co/registro-unico-de-victimas/
https://datospaz.unidadvictimas.gov.co/registro-unico-de-victimas/
https://www.elcolombiano.com/opinion/columnistas/la-gente-de-bien-GB15058619
https://www.elcolombiano.com/opinion/columnistas/la-gente-de-bien-GB15058619
https://doi.org/10.25062/9786287602427.01

