
Universidad Autónoma de Manizales.ISSN 0121-6538 / e-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

315

Tejiendo significados: Laura Montoya y 
el entramado simbólico en la frontera 

caribeña de Colombia, 1917-1930*

[Versión en español]

Weaving Meanings: Laura Montoya and the Symbolic Fabric 
at the Caribbean Frontier of Colombia, 1917–1930

Tecendo significados: Laura Montoya e o tecido simbólico 
na fronteira caribenha da Colômbia, 1917–1930 

Recibido el 08/02/2024. Aceptado el 09/05/2024

Carolina María Horta Gaviria**
https://orcid.org/0000-0002-3728-2668 

CvLAC https://scienti.minciencias.gov.co/cvlac/

visualizador/generarCurriculoCv.do?cod_

rh=0001378739 

Colombia

Resumen

Objetivo: analizar la eficacia simbólica del lenguaje 
católico en la formación de la frontera geográfica del 
Caribe, en la zona del departamento de Antioquia, del 

Estado colombiano, proceso en el que Laura Montoya y su Congregación religiosa 
«María Inmaculada y Santa Catalina de Sena» participaron en las décadas de 1917 a 
1930. Metodología: la investigación es de historia social. Se analizaron discursos de 
Laura Montoya, partiendo de ecuaciones del lenguaje que explicaran la eficacia simbólica 
del lenguaje católico en cuanto al poder simbólico de la alianza, Estado, Iglesia católica 
y sociedad antioqueña para dominar las fronteras nacionales. En dicha incorporación 
nacional, la participación de Laura Montoya mediante su pedagogía religiosa fue 

*  Universidad Pontificia Bolivariana, Grupo de investigación Estudios Políticos, código COL0021649. 
Financiación: no contó con financiación. Declaración de intereses: la autora declara que no existe conflicto 
de intereses. Disponibilidad de datos: todos los datos relevantes se encuentran en el artículo.

**  Doctora en Historia de la Universidad Nacional de Colombia. Docente investigadora de la Universidad 
Pontificia Bolivariana. Correo electrónico: carolina.horta@upb.edu.co 

› Cómo citar: 

Horta, C. M. (2026). Laura Montoya 

y el entramado simbólico en la 

frontera caribeña de Colombia, 

1917-1930. 

Ánfora, 33(60), 315-336. 

https://doi.org/10.30854/09j2qm62  

Universidad Autónoma de 

Manizales. L-ISSN 0121-6538. 

E-ISSN 2248-6941.  

CC BY-NC-SA 4.0

https://orcid.org/0000-0002-3728-2668
https://scienti.minciencias.gov.co/cvlac/visualizador/generarCurriculoCv.do?cod_rh=0001378739
https://scienti.minciencias.gov.co/cvlac/visualizador/generarCurriculoCv.do?cod_rh=0001378739
https://scienti.minciencias.gov.co/cvlac/visualizador/generarCurriculoCv.do?cod_rh=0001378739
mailto:carolina.horta@upb.edu.co
https://doi.org/10.30854/09j2qm62


Horta, C. M. (2026). Laura Montoya y el entramado simbólico en la frontera caribeña de 
Colombia, 1917-1930. Ánfora, 33(60), 315-336. https://doi.org/10.30854/09j2qm62 

316

fundamental. Resultados: la inclusión de territorios selváticos al orden nacional 
dependió de la participación femenina. Las mujeres indígenas fueron evangelizadas, 
encargándose de diseminar un nuevo orden moral propicio para la presencia selectiva 
del Estado y de la Iglesia católica. Conclusiones: la misión católica y evangelizadora 
de Laura Montoya incorporó al orden nacional una zona geográfica considerada como 
frontera nacional.

Palabras clave: Estado; lenguaje; eficacia; dominación; Iglesia católica; Laura Montoya; 
Colombia (obtenidos del tesauro de la UNESCO).

Abstract

Objective: To analyze the symbolic efficacy of Catholic language in shaping the 
Caribbean geographic frontier in the area of the department of Antioquia within the 
Colombian State, a process in which Laura Montoya and her religious congregation 
“María Inmaculada y Santa Catalina de Sena” took part between 1917 and 1930. 
Methodology: This is a social history study. Laura Montoya’s discourses were examined 
on the basis of “linguistic equations” that account for the symbolic efficacy of Catholic 
language and for the symbolic power of the alliance between the State, the Catholic 
Church, and Antioquian society in the domination of national frontiers. Within this 
process of national incorporation, the participation of Laura Montoya through her 
religious pedagogy was crucial. Results: The incorporation of forest territories 
into the national order depended on women’s participation. Indigenous women 
were evangelized and became responsible for disseminating a new moral order that 
facilitated the selective presence of the State and the Catholic Church. Conclusions: 
Laura Montoya’s Catholic and evangelizing mission brought into the national order a 
geographic area that had been regarded as a national frontier.

Keywords: State; language; efficacy; domination; Catholic Church; Laura Montoya; 
Colombia (obtained from the UNESCO thesaurus).

Resumo

Objetivo: analisar a eficácia simbólica da linguagem católica na conformação da fronteira 
geográfica do Caribe, na região do departamento de Antioquia, no Estado colombiano, 
processo do qual participaram Laura Montoya e sua congregação religiosa «María 
Inmaculada y Santa Catalina de Sena» nas décadas de 1917 a 1930. Metodologia: 
trata-se de uma pesquisa em história social. Foram analisados discursos de Laura 

https://doi.org/10.30854/09j2qm62


Universidad Autónoma de Manizales.ISSN 0121-6538 / e-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

317

Montoya, com base em “equações da linguagem” que explicassem a eficácia simbólica 
da linguagem católica e o poder simbólico da aliança entre Estado, Igreja Católica e 
sociedade antioquenha para dominar as fronteiras nacionais. Nessa incorporação 
nacional, a participação de Laura Montoya, por meio de sua pedagogia religiosa, foi 
fundamental. Resultados: a inclusão de territórios selváticos na ordem nacional 
dependeu da participação feminina. As mulheres indígenas foram evangelizadas e 
encarregadas de disseminar uma nova ordem moral favorável à presença seletiva 
do Estado e da Igreja Católica. Conclusões: a missão católica e evangelizadora de 
Laura Montoya incorporou à ordem nacional uma zona geográfica considerada como 
fronteira nacional.

Palavras-chave: Estado; linguagem; eficácia; dominação; Igreja Católica; Laura 
Montoya; Colômbia (obtidos do tesauro da UNESCO).



Horta, C. M. (2026). Laura Montoya y el entramado simbólico en la frontera caribeña de 
Colombia, 1917-1930. Ánfora, 33(60), 315-336. https://doi.org/10.30854/09j2qm62 

318

Introducción

La dominación, incluso cuando se basa en la fuerza más cruda, la de las armas 
o el dinero, tiene siempre una dimensión simbólica, y los actos de sumisión, de 
obediencia, son actos de conocimiento y reconocimiento que, como tales, recurren 
a estructuras cognitivas susceptibles de ser aplicadas a todas las cosas del mundo 
y, en particular, a las estructuras sociales. (Bourdieu, 2009, p. 229).

Las investigaciones sobre religión y género están cobrando una relevancia 
creciente, poniendo de manifiesto las tensiones entre tradición y modernidad, 
tanto en el ámbito político como en el religioso. En la actualidad, la comunidad 
académica global se enfoca en el análisis de la participación de las mujeres en 
la teología, un campo de pensamiento históricamente dominado por el capital 
religioso masculino, y una jerarquía determinada por el sacramento del orden 
sacerdotal.

En la literatura académica internacional, especialmente en la de habla anglo-
sajona, se destaca una estrecha relación entre política y religión. Esta conexión 
se debe a la constatación de que la revolución política por sí sola no es suficiente 
para desencadenar una revolución simbólica y, en consecuencia, cultural en el 
seno del Estado moderno. La historia nos ha enseñado que la Iglesia católica no 
es un actor marginal en la vida política de las naciones, sino que ha participado 
activamente en las revoluciones sociales del mundo moderno. 

Una revisión exhaustiva de literatura académica (EBSCOHost, AtlaSerials, 
Religion Collection) con términos como "Catholic church AND /women", 
"Religion and politics", y "Religión y política" subraya la importancia de la Iglesia 
católica y la participación femenina en la evangelización de territorios fronterizos.

La literatura sobre la Iglesia católica en América Latina tiene sus raíces 
en la política exterior de España. Por esta razón, los países americanos que se 
independizaron entre 1810 y 1824 mantuvieron un fuerte vínculo identitario con 
la corona española, sustentado en la legitimidad del catolicismo. No obstante, 
no fue sino hasta 1835 cuando el Papa Gregorio XVI reconoció oficialmente la 
independencia iberoamericana mediante la Bula Sollicitudo Ecclesiarum (Martín, 
2018; Latasa, 2011).  

En efecto, la religión no ha sido excluida del proceso creativo del Estado, lo 
que ha generado encuentros y desencuentros en el ámbito internacional, nacional 
y popular de los territorios (Habermas, 2018). Por ejemplo, la Encíclica Summi 
Pontificatus del papa Pío XII, publicada el 20 de octubre de 1939, hizo un llamado 
a la solidaridad de los católicos ante la guerra (PIUS PP. XII, 1939).

https://doi.org/10.30854/09j2qm62


Universidad Autónoma de Manizales.ISSN 0121-6538 / e-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

319

Sin embargo, más allá de las relaciones entre Estados, surge una preocupa-
ción por el gobierno de la población dentro de las naciones. El debate sobre la 
participación de las mujeres en la Iglesia católica ha sido prolongado, tanto desde 
una perspectiva eclesial como cultural. La reflexión histórica sobre la dominación 
simbólica de las mujeres resulta fundamental para entender los conflictos que 
surgen en torno a la ordenación de mujeres y su involucramiento en territorios 
en proceso de integración nacional, donde la etnia juega un papel diferenciador. 
Muchos católicos romanos experimentan sentimientos de rabia, indignación y 
temor al imaginar a una mujer confesando, predicando desde el púlpito, celebrando 
misa con vestiduras sagradas o gestionando las labores parroquiales. 

Desde el siglo XIX, numerosas mujeres participaron en actividades inte-
lectuales y políticas, aunque su participación estuvo condicionada por geografía, 
origen, raza, clase social y género (Burggraf, 2003).  

Colombia se caracterizaba por ser una república conservadora debido a 
la Constitución Nacional de 1886 y al Concordato firmado con la Iglesia católica 
en 1887, que establecía la obligatoriedad de la enseñanza religiosa católica y 
cuya finalidad era generar vínculos identitarios que posibilitaran la unidad 
nacional (Díaz y Leguizamón, 2019, p. 205). Sin embargo, a pesar de estos 
esfuerzos, existían límites nacionales que debían integrarse al ideal nacional. Las 
misiones evangelizadoras en los territorios de frontera estaban mayoritariamente 
compuestas por hombres y se caracterizaron por fracasar en la dominación de los 
indígenas en la región del Caribe. 

En este contexto constitucional, una mujer antioqueña, Laura Montoya, 
propuso la fundación de una asociación religiosa llamada «La Congregación 
de Misioneras de María Inmaculada y Santa Catalina de Sena», con el objetivo 
de contribuir a la misión evangelizadora, especialmente en lo que respecta al 
adoctrinamiento femenino de las indígenas. La pedagogía católica se constituía 
como una forma de vida arraigada en la vida íntima de la población, guiando a 
las familias y moldeando la cultura en general. Como resultado, la mayoría de las 
mujeres recibían educación con la expectativa de convertirse en esposas o monjas 
de clausura (Díaz y Leguizamón, 2019).  

Sin embargo, la participación femenina de la «Congregación María 
Inmaculada y Santa Catalina de Sena» fue crucial en la evangelización de los 
indígenas, lo que generó controversia en la Iglesia católica. Por esta razón, Laura 
Montoya fue juzgada por asumir funciones que, según los cánones de la Iglesia 
católica, eran exclusivas de los sacerdotes; sin embargo, ella siempre obedeció los 
preceptos (De Santa Teresa, 2015).  

Este artículo explora la eficacia simbólica del lenguaje religioso como 
herramienta de dominación territorial y poblacional en la formación de la nación 
y el Estado colombiano. Laura Montoya legitimó el poder de los dominantes y 



Horta, C. M. (2026). Laura Montoya y el entramado simbólico en la frontera caribeña de 
Colombia, 1917-1930. Ánfora, 33(60), 315-336. https://doi.org/10.30854/09j2qm62 

320

la alianza Estado-Iglesia, influyendo simultáneamente en la asimilación de los 
pueblos aborígenes en la frontera nacional.

Metodología

Se realiza un análisis crítico de los discursos de Laura Montoya en un contexto 
de dominación de la Iglesia católica y el Estado colombiano. En esta perspectiva, 
se utiliza el trípode analítico comprendido por lenguaje, mentalidad y hechos 
históricos. Esta herramienta conceptual es utilizada en la historiografía y fue 
popularizada por Jacques Le Goff  (2008). 

Los conceptos de «eficacia simbólica del lenguaje» (Bourdieu, 2009), «proceso 
civilizatorio» (Elías, 2015), «cultura» y «mentalidad» en Jacques Le Goff  (2008) 
permiten un enfoque que busca comprender no solo los eventos históricos y 
las acciones de las personas, sino también la forma en que fueron percibidos y 
expresados a través del lenguaje y la mentalidad de una época. Esto representa 
una manera de abordar la historia desde múltiples perspectivas.

Resultados

El propósito de este análisis es explorar la participación de las mujeres en la evan-
gelización y el progreso a través del caso de la congregación religiosa femenina 
de María Inmaculada y Santa Catalina de Sena en Urabá durante los primeros 
años del siglo XX en Colombia, una época en la que la República colombiana era 
predominantemente conservadora.

Es crucial reconocer que la formación de los Estados nacionales ha estado 
estrechamente ligada a la evangelización católica en el mundo occidental, y las 
mujeres han desempeñado un papel significativo en este proceso histórico al 
participar activamente en misiones hacia territorios selváticos. Sin embargo, surge 
la interrogante: ¿puede la iglesia ordenar a mujeres? Este dilema se manifestó 
claramente cuando, en Urabá, Laura Montoya se vio obligada a asumir el vacío 
dejado por las misiones lideradas por hombres.

https://doi.org/10.30854/09j2qm62


Universidad Autónoma de Manizales.ISSN 0121-6538 / e-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

321

Transformaciones de la Iglesia católica y la Colombia 
conservadora: 1886-1930

Durante el período de 1886 a 1930, Colombia experimentó una serie de trans-
formaciones significativas tanto en el ámbito político como en el religioso, 
especialmente bajo el gobierno conservador. Sin duda, la nación colombiana se 
estableció como una República de carácter unitario, donde se consideraba que Dios 
era fuente de toda potestad, con el fin de regenerar al país bajo los principios de 
autoridad, orden y soberanía (Álvarez, 2011).

La Iglesia católica, por su parte, ostentaba una autoridad espiritual para 
evangelizar, civilizar y colonizar los territorios indígenas, tal como lo establecía 
el Título IV de la Constitución Política de Colombia en 1886. No obstante, se puede 
identificar un ciclo de transformaciones dentro de la Iglesia católica que ha posibi-
litado la participación de las mujeres en tres momentos clave. El primero de ellos 
ocurrió durante el Concilio de Trento, convocado durante el pontificado de Paulo 
III en 1545. En este período, la vida religiosa femenina se definió principalmente 
en términos de clausura, y se estableció que las monjas debían estar subordinadas 
a los obispos y a la Santa Sede. El segundo momento significativo ocurrió en el 
siglo XIX, cuando el Papa Juan XXIII convocó el Concilio Vaticano II el 25 de 
enero de 1959. Durante este se produjo una renovación significativa en la Iglesia 
católica. En el decreto «Perfectae caritatis», las religiosas obtuvieron un estatus 
mejorado y una mayor capacidad de acción en la Iglesia, sin depender del respaldo 
de las órdenes religiosas masculinas (Santa Sede, 1965).

El tercer momento relevante tuvo lugar en 1998, cuando el Papa Juan Pablo 
II escribió la carta apostólica «Mulieris dignitatem», celebrando el hecho de que 
las mujeres pudieran participar plenamente en las estructuras de responsabilidad 
y comunión de la Iglesia (Juan Pablo II, 1988).

A pesar de estos avances, la colonización de una ruta al mar para Antioquia 
puso de manifiesto las barreras culturales y religiosas que enfrentaban las mujeres 
para intervenir en ámbitos sagrados, estatales y territoriales, tradicionalmente 
masculinos. La Iglesia católica, que encomendaba a los sacerdotes la protección 
de la tradición y la prohibición del sacerdocio femenino, vio un acto disruptivo en 
la fundación de asociaciones religiosas femeninas en la selva, como la defendida 
por Laura Montoya.

Aunque la Constitución Política de Colombia de 1886 permitía la formación de 
asociaciones públicas o privadas que no contravinieran la moral o el orden legal, 
exigiendo el registro ante la autoridad civil y la autorización eclesiástica, la acción 
de mujeres como Laura Montoya representó un desafío a las normas establecidas 
(Const. 1886, Art. 47).



Horta, C. M. (2026). Laura Montoya y el entramado simbólico en la frontera caribeña de 
Colombia, 1917-1930. Ánfora, 33(60), 315-336. https://doi.org/10.30854/09j2qm62 

322

El camino de la Madre Laura: creación, difusión y 
contratiempos con la sociedad y la Iglesia

El camino de la Madre Laura, también conocida como Laura Montoya, representa 
una historia fascinante de creación, difusión y contratiempos en su relación con la 
sociedad y la Iglesia. Así fue como el 28 de junio de 1916, el obispo de Antioquia, 
Monseñor Maximiliano Crespo, concedió la autorización para la fundación de 
una congregación religiosa llamada «Misioneras de María Inmaculada y de Santa 
Catalina de Sena». El propósito de esta congregación era la santificación de sus 
miembros y la dedicación a la salvación de los indígenas (De Santa Teresa, 2015, 
p. 211).

Las Constituciones de Laura Montoya estipulaban que las hermanas debían 
vivir en regiones de «infieles y salvajes» para facilitar el apostolado y alcanzar 
a todos los miembros de la familia indígena, incluidos aquellos que temían a los 
misioneros masculinos (Montoya, 2013).

Asimismo, cuestionó la ineficacia de las misiones europeas para integrar las 
regiones fronterizas en la nación colombiana, como el Golfo de Urabá. Sus palabras 
reflejaban tanto la perspectiva de la Iglesia como la sociedad antioqueña, pero su 
resistencia a la división de misiones religiosas por género le valió la expulsión de 
la Prefectura Católica de Urabá, dirigida por los Carmelitas descalzos.

El lenguaje religioso, como sistema de creencias de una sociedad, evoluciona 
con ella (Santamaría, 2016). El gran legado de Laura Montoya radicó en su 
enfoque misionero contextualizado, una pedagogía que dialogaba con el entorno 
cultural para difundir el catolicismo en colaboración con el Estado colombiano, 
buscando la integración y «civilización» de las poblaciones. Demostró una 
habilidad notable para aplicar el mensaje bíblico en territorios fronterizos con 
una fuerte presencia indígena, donde la expansión de la Iglesia era crucial para 
la observancia de los mandamientos divinos.

Montoya desafió activamente las normas al participar en el movimiento 
misionero, superando las limitaciones impuestas a las mujeres en las misiones 
católicas del siglo XX. Su objetivo era liberar a los indígenas del pecado, buscando 
que vivieran según la justicia divina. Las congregaciones religiosas femeninas, 
que crecieron en número y demandaron mayor participación y menos clausura, 
se convirtieron en figuras clave en las transformaciones sociales, culturales y 
políticas del siglo XIX, impartiendo catequesis y desafiando la distribución de 
poder y autoridad (Burggraf, 2003).

En 1917, Laura Montoya inició su labor misionera, superando los límites 
del Concilio de Trento y diferenciándose de las misiones europeas. Su pedagogía 
evangelizadora se dedicó a pacificar las regiones indígenas, al servicio de la Iglesia 
católica por delegación del Estado. En 1930, en la Basílica de San Pedro, Montoya 

https://doi.org/10.30854/09j2qm62


Universidad Autónoma de Manizales.ISSN 0121-6538 / e-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

323

expresó un profundo deseo de dedicar «un millón de vidas» a las misiones, 
reflejando su humildad y su lucha contra la dominación simbólica de la Iglesia 
sobre las mujeres (Vatican, 2024).

Las constituciones de las «Hermanas Misioneras de María Inmaculada y 
Santa Catalina de Sena» fueron aprobadas en 1968 por el Papa Pablo VI, casi dos 
décadas después de su muerte en 1949. Hoy, la orden se extiende por América, 
Europa y África.

En 1975, la obra The Church and the Second Sex de Mary Daly denunció el 
sexismo en la Iglesia católica, postulando su instrumentalización como opresora, 
la relegación femenina a roles pasivos, su exclusión basada en la inferioridad, el 
bloqueo de su papel trascendental y la necesidad de una reforma a través de una 
teología feminista católica.

La alianza entre la Iglesia y el Estado colombiano estableció un sistema de 
dominación y violencia simbólica en las fronteras, sometiendo tanto a indígenas 
como a religiosas. La obediencia se erigió como valor sagrado en un «proceso 
civilizatorio» (Elías, 2015) que impulsaba la autorregulación social y la restricción 
de impulsos individuales.

La misión de Laura Montoya en el occidente de Antioquia enfrentó perse-
cución y fue expulsada de territorios masculinos, con sacerdotes locales y la 
comunidad considerando su trabajo «inútil» o un «delirio» (Montoya, 2017; Gil 
et al., 2023). Este conflicto avivó el debate sobre el papel de la mujer en la Iglesia, 
donde los rituales tradicionalmente masculinos fueron un punto de contención. 
Montoya defendía sus actos como pedagógicos, precursores de las ceremonias 
sacerdotales, y denunciaba la ausencia de clérigos. La misión de «Las Lauritas» 
en Urabá fue finalmente reemplazada por las Carmelitas.

El debate actual sobre el diaconado femenino en el Vaticano continúa sin 
una conclusión definitiva, a pesar de que varios Pontífices han reconocido roles 
importantes para las mujeres en la Iglesia a lo largo de la historia (Roma Reports, 
2023). La labor de Laura Montoya fue vista como una «situación rara» por romper 
tradiciones al desarrollar prácticas religiosas reservadas a hombres.

El método evangelizador de «Las Lauritas» buscaba convertir al indígena 
«salvaje» en ciudadano «civilizado» a través de prácticas médicas e higiénicas y la 
prohibición de ritos tradicionales, generando confianza. La historia de las mujeres 
en la Iglesia católica y el Estado moderno ha sido sometida a la dominación 
masculina a través del lenguaje simbólico de encíclicas y cartas pontificias, que a 
menudo las representan en términos de obediencia y sumisión (Bourdieu, 1982). 
Es crucial desafiar estas estructuras para alcanzar la igualdad de género.



Horta, C. M. (2026). Laura Montoya y el entramado simbólico en la frontera caribeña de 
Colombia, 1917-1930. Ánfora, 33(60), 315-336. https://doi.org/10.30854/09j2qm62 

324

La vía al mar para Antioquia: territorio de misiones y de 
colonización  

La búsqueda de una salida al mar fue un objetivo crucial para Antioquia, para 
impulsar un proceso de misiones y colonización que cristianizó la región e integró 
a las comunidades locales. Simultáneamente, la colonización estatal y privada 
contribuyó a la expansión territorial y al desarrollo económico.

Durante la Colonia, el occidente antioqueño era una frontera cerrada por 
la dificultad de gobernar a la población indígena. La Prefectura Apostólica de 
Urabá, establecida por los padres carmelitas en 1918, fue un hito posible gracias 
al apoyo de las Misioneras de María Inmaculada (De Santa Teresa, 2015). El 
Primer Campo de Apostolado Católico en Urabá se estableció entre 1510 y 1518, 
marcando la historia religiosa del continente con misiones de diversas órdenes que 
contribuyeron a la formación moral y cristiana indígena (De Santa Teresa, 2015).

El río Atrato fue la principal vía de comunicación de Urabá, pero su uso fue 
abandonado por el temor a los indígenas del Chocó y la reputación de la región 
como pantanosa y propensa a la fiebre. Aunque Cartagena era el único puerto 
legal español, el contrabando usaba el Atrato. Después de 1540, la navegación del 
río y la entrada de navíos extranjeros al golfo de Urabá fueron penalizadas con la 
muerte. Las misiones católicas en la región finalizaron en 1714 (Parsons, 1961).

A pesar de los desafíos previos, las élites comerciales y políticas no abando-
naron la esperanza de dominar el río Atrato como una ruta de comunicación entre 
los océanos Atlántico y Pacífico. Se creía que la apertura del río Atrato dependía de 
la construcción de un canal entre este río y el San Juan (Chenu, 1988). Un Decreto 
emitido el 28 de abril de 1855 otorgó privilegios a José Gooding y Ricardo Vanegas 
para llevar a cabo la apertura de un Canal Interoceánico en la provincia del Chocó 
(Vélez (Provincia), 1855). Desde la independencia, los gobernantes colombianos 
vieron el progreso en el comercio internacional, que requería conexiones entre el 
interior y el mar (Melo, 2020). Sin embargo, la geografía heterogénea de la Gran 
Colombia, con montañas, ríos y selvas, y la falta de infraestructura y mano de obra, 
limitaban el comercio interregional y afectaban el valor económico de la tierra 
(Vélez, 2002). El acceso al río Atrato se percibía como clave para la prosperidad 
económica de Antioquia (Gutiérrez, 2010). 

La colonización fue concebida como progreso, transformando la selva tropical 
para «civilizar» la región (Melo, 2020). Durante el gobierno conservador (1886-
1930), se promulgaron leyes de baldíos (Ley 61 de 1874, Ley 52 de 1877, Ley 
48 de 1882). La Asamblea Nacional Constituyente otorgó soberanía a Antioquia 
sobre el río Atrato (Ley 17 de 1905). La colonización se basó en la disolución de 
resguardos indígenas y la adjudicación de baldíos. Estas tierras, percibidas como 
improductivas y controladas por comunidades indígenas, pasaron a ser objeto 

https://doi.org/10.30854/09j2qm62


Universidad Autónoma de Manizales.ISSN 0121-6538 / e-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

325

de leyes de mercado, con un particular interés del gobierno conservador en el 
poblamiento de estas «tierras de nadie» (Serje, 2005).

Al principio, se observó un aumento en la adjudicación de tierras a los 
llamados «libres», y en 1887 se estableció una Junta de colonización en Dabeiba, 
integrada por destacados señores como Felix A. Velez, Benjamin Trespalacios, 
Juan Henrique White, Constancio Gómez e Ismael Montoya. A partir de entonces, 
se inició la explotación de minas de oro y se emprendieron labores para la 
construcción de vías de comunicación en la zona.

La Ley 89 de 1890, que buscaba incorporar a la población indígena a la vida 
civil, les impidió a los indígenas defender sus territorios ante el despojo para 
adjudicación a los «libres», marcando una redistribución significativa de tierras. 

Es fundamental resaltar que, durante años, la legislación que promovía 
la colonización establecía que la propiedad de tierras baldías podía adquirirse 
mediante el cultivo, sin importar su extensión. Además, se consideraba que aque-
llos que las trabajaran de buena fe no podían ser desposeídos de su posesión (Ley 
48 de 1882). Sin embargo, en 1929, el desplazamiento de los indígenas aumentó 
cuando aprendieron el mandamiento «no matarás», y algunos antioqueños 
aprovecharon para correr su frontera y colonizar (Machado, 2009).  

Destaca la propuesta del sr. José María Villa en 1896 para la finalización del 
puente de Occidente en Santafé de Antioquia sobre el río Cauca, originalmente 
concebido como parte de las obras para conectar a Antioquia con el río Atrato y 
sus vertientes (Ley 18 de 1905). Esta iniciativa no solo fue crucial para el desarrollo 
de la región, sino que también sirvió como inspiración para la realización de una 
obra aún más grande, el ferrocarril de Urabá (Zuleta, 1864).

El despojo de tierras indígenas se extendió por más de un siglo, con autori-
dades estatales protegiendo a ciudadanos antioqueños para abrir caminos a través 
de tierras indígenas, ignorando su carácter sagrado, como en la parcelación del 
cementerio indígena (Gobernación de Antioquia, 1920). 

En resumen, la solución al problema étnico se centraba en la eliminación total 
de los resguardos indígenas y promovía una estrategia misional. La iglesia católica, 
representada por comunidades religiosas como los Carmelitas y la Congregación 
de Laura Montoya, desempeñaba un papel fundamental en la cristianización y 
«blanqueamiento» de indígenas y afrodescendientes, mientras servía como un 
punto de referencia público en un Estado caracterizado por su militarización y 
control policial (Uribe, 1992, p. 30). 



Horta, C. M. (2026). Laura Montoya y el entramado simbólico en la frontera caribeña de 
Colombia, 1917-1930. Ánfora, 33(60), 315-336. https://doi.org/10.30854/09j2qm62 

326

El método evangelizador de la Comunidad de las Lauritas

El método evangelizador de la comunidad de las Lauritas, liderada por Laura 
Montoya, representó un enfoque único y contextualizado en la labor misionera. 
En 1910, Montoya, maestra antioqueña, solicitó al presidente Carlos E. Restrepo 
apoyo financiero y legislación para las obras entre los indígenas, a quienes se 
refería como «salvajes».

En su autobiografía, Montoya expresó su percepción sobre el fracaso de las 
misiones masculinas entre los Caribes y Katíos, viendo necesaria la participación 
femenina. En 1911, invitó a señoritas de la sociedad antioqueña a participar en la 
«reducción, catequización y civilización de los salvajes» (Mesa, 1986). Montoya 
creía que su condición de mujer no era impedimento para servir a Cristo, conven-
cida de que el mundo indígena estaba desordenado y resistente al cristianismo.

El 28 de junio de 1916, el obispo Maximiliano Crespo autorizó la fundación 
de la Congregación Religiosa Misioneras de María Inmaculada y de Santa Catalina 
de Sena, con el propósito de la santificación de sus miembros y la salvación de los 
indígenas (De Santa Teresa, 2015). Laura Montoya y su Congregación iniciaron 
su misión evangelizadora, siendo valoradas por las élites políticas y religiosas 
como redentoras para el progreso. Se creía que solo estas mujeres «vírgenes» 
e «inmaculadas» podrían adoctrinar moral y católicamente a los indígenas, 
especialmente a las mujeres, consideradas portadoras del pecado original.

La Congregación Diocesana de Misioneras de María Inmaculada y Santa 
Catalina de Siena se fundó oficialmente el 1 de enero de 1917, con autorización 
de Roma (Mesa, 1986). La presencia selectiva del Estado, a través de proyectos 
de infraestructura, requería de la educación moral de los indígenas para evitar 
que ocuparan el espacio destinado a utilidad pública en el diseño arquitectónico 
del «paraíso». En este contexto, Laura Montoya se embarcó en la tarea de llegar 
a los resguardos indígenas en el camino hacia el mar para Antioquia. Uno de 
estos resguardos era Cañasgordas, caracterizado desde tiempos coloniales por su 
resistencia tanto a la presencia del Estado como a la influencia de la Iglesia católica.

El orden nacional dependía del adoctrinamiento femenino según la educación 
católica, proyectando un modelo de feminidad ideal desde púlpitos y manuales 
(Pimoulier, 2020). Se creía que la evangelización de las mujeres posibilitaría la 
obediencia masculina al poder de la Iglesia y el Estado. Sin embargo, Montoya 
denunciaba la ausencia de sacerdotes y ministros laicos masculinos en su zona 
de evangelización.

Por esta razón, en 1917, Laura Montoya ofreció una misión de cristianización 
para la incorporación civil de los indígenas, quienes se oponían a entregar sus 
tierras para la realización de obras de interés público. A través de la formación 
de la Congregación de Misioneras de María Inmaculada y Santa Catalina de 

https://doi.org/10.30854/09j2qm62


Universidad Autónoma de Manizales.ISSN 0121-6538 / e-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

327

Sena, buscaba ganarse la confianza de los indígenas, lo cual era necesario para la 
instalación de los misioneros Carmelitas en el Occidente de Antioquia y Urabá 
(Montoya, 2013). 

Asimismo, en la misión evangelizadora de Laura Montoya, la religiosidad 
popular no fue un impedimento para llevar a cabo una pedagogía evangelizadora 
católica. Laura logró transformar las creencias populares indígenas mediante 
la presentación de milagros atribuidos a la Santísima Trinidad. En definitiva, a 
pesar de que la Iglesia Católica había considerado durante siglos la religiosidad 
popular como pagana, Laura Montoya pudo adaptarla a los principios de la fe 
cristiana (Le Goff, 2008).

La madre Laura describía la religiosidad indígena como «pactos con el 
demonio y supersticiones», y consideraba la cristianización la mejor estrategia 
para eliminarla (Montoya, 2013). La cristianización, según ella, tenía dos fases: 
sacar a los indígenas de su «estado casi irracional» haciéndoles perder el miedo a 
lo civilizado, y luego, con prudencia, destruir sus «costumbres bárbaras» para que 
recibieran la «vida civilizada» (Montoya, 2013). Llevar la civilización implicaba 
«desaparecer lo salvaje del espacio y de la población», destruyendo costumbres 
bárbaras con una pedagogía católica que castigaba el alma, no el cuerpo (Díaz y 
Leguizamón, 2019).

Para Laura, el jaibanismo y las prácticas curativas indígenas eran una fuerza 
oscura y demoníaca. Consideraba al diablo como el «amo» de los Katíos (Montoya, 
2013). Su desafío fue erradicar las manifestaciones rituales del jaibanismo, ya que 
los gestos rituales eran centrales en el sistema simbólico de la cultura (Le Goff, 
2008).

Montoya abordó las creencias Katío enfrentándose simbólicamente a 
Caragabi y Antomiá (Dios y el demonio). Convenció a las mujeres usando medi-
cinas naturales y oraciones, persuadiéndolas de que no necesitaban un jaibaná, y 
que seguirlo les haría perder sus almas. En lugar de los «jai» (muñecos rituales), 
introdujo la figura de la Virgen María y agua bendita en los alimentos como parte 
de la evangelización (Montoya, 2015).

Laura Montoya consideraba fundamental «cristianizar» a los indígenas 
antes de vestirlos, creyendo que la vergüenza los llevaría a vestirse acorde a 
preceptos morales cristianos, y abandonar el pecado (Montoya, 2013). También 
dio suma importancia a la evangelización de mujeres y niñas para la civilización 
del territorio. Según sus cartas misionales (2013), convertirlas en cristianas 
«modelo» transformaría el territorio transgeneracionalmente. Las comparaba 
con Eva, destacando su capacidad de engaño, y urgía la presencia de sacerdotes 
para la administración de sacramentos como el bautismo y el matrimonio católico 
(Montoya, 2013).



Horta, C. M. (2026). Laura Montoya y el entramado simbólico en la frontera caribeña de 
Colombia, 1917-1930. Ánfora, 33(60), 315-336. https://doi.org/10.30854/09j2qm62 

328

Mediante el lenguaje, Laura Montoya construyó un nuevo sistema cultural 
que exigía la adaptación de una cultura a otra a través de la dominación de 
rituales, símbolos, gestos y prácticas (Le Goff, 2008). Reemplazó los símbolos del 
jaibanismo por la imagen de la Virgen María e introdujo la oración con regalos 
como medallas, lo cual fomentó la confianza y fortaleció la misión (Montoya, 
2013). La pedagogía católica, además de castigos, privilegiaba los premios (Díaz y 
Leguizamón, 2019). Bourdieu (2009) señala que «se da para poseer», para destacar 
dinámicas de poder en el intercambio.

El proyecto de Laura Montoya consistía en llevar a las personas de la 
«barbarie» a la «civilización» mediante sacramentos. (Montoya, 2013). El éxito 
de su misión radicó en la transición de la religiosidad indígena al catolicismo 
institucional, usando castigo y premio. Las Lauritas ganaron el respeto de la 
cultura Katío hacia el catolicismo, consolidando un vínculo mediante acciones 
simbólicas y la enseñanza de los sacramentos como salvación, experiencia de fe 
y sistema de premios y castigos.

Antropológicamente, los sacramentos son acciones simbólicas culturales, 
pero teológicamente, están ligados a Cristo y a la Iglesia católica. La religiosa, 
al responder a un llamado interno, trasciende valores culturales, demostrando 
creatividad para evangelizar y desafiar estereotipos sobre el papel femenino en 
lo religioso (Gil et al., 2023).

Una vez que Laura Montoya ganó la confianza indígena, la Prefectura 
Católica de Urabá se estableció con los padres Carmelitas descalzos el 15 de 
abril de 1919 (De Santa Teresa, 2015). Los Carmelitas reconocieron que las 
Misioneras les habían concedido el "adjutorium simili sibi" (ayuda necesaria) para 
la colonización.

Sin embargo, las prácticas evangelizadoras de la Madre Laura eran demasiado 
«libertarias» para la Prefectura Católica de Urabá. El Prefecto Apostólico, Fray 
José Joaquín de la Virgen del Carmen, expresó preocupación porque «[…] esta 
clase de excursiones apostólicas es más propia del misionero que de la misionera», 
sugiriendo que atrajeran a los indígenas a sus casas en lugar de moverse (citado 
en De Santa Teresa, 2015, p. 221). Este pasaje refleja las tensiones sobre el rol 
femenino en la misión.

El evangelio de San Pablo dice: «Las mujeres guarden silencio en la Iglesia, 
pues no les está permitido hablar, sino que estén sumisas, como lo establece la 
ley» (Reina-Valera, 1960, Corintios 14:34-35,). Esta interpretación tradicional de 
roles de género ha sido objeto de debate.

Como señala Lerner (1986), «A las mujeres no solo se les ha privado de 
la enseñanza en cualquier momento histórico y en cualquier sociedad conocida, 
también se les ha excluido de la formación de teorías» (p. 21).

https://doi.org/10.30854/09j2qm62


Universidad Autónoma de Manizales.ISSN 0121-6538 / e-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

329

La Prefectura solicitó a Laura Montoya unirse a los Carmelitas, pero ella 
se negó y cerró las casas de Dabeiba, Murrí y Turbo, trasladando el noviciado a 
San Pedro. El prefecto gestionó la llegada de las Hermanas Carmelitas descalzas 
de Barcelona en su reemplazo (De Santa Teresa, 2015).

A pesar de los esfuerzos, la frontera donde trabajan las misioneras de María 
Inmaculada y Santa Catalina de Sena sigue siendo una zona transnacional con 
pobreza persistente, afectando a comunidades indígenas y afrodescendientes, 
donde las mujeres asumen la mayor carga de cuidado y enfrentan enfermedades 
y escasez de alimentos. La población depende de la agricultura de subsistencia, 
y el desarrollo es una meta lejana. Sin embargo, la labor evangelizadora de estas 
misioneras, presente en 21 países, sigue siendo un faro de esperanza.

Figura 1. Mapa 1. Presencia territorial de María Inmaculada y Santa Catalina de Sena.

Fuente: elaboración propia con base en información de Misioneras de María Inmaculada y 
Santa Catalina de Sena (2022).

Conclusiones

La misión de Laura Montoya y su congregación, orientada hacia la evangelización 
de los indígenas, fue etiquetada como sediciosa. Se les acusó de influir en otras 



Horta, C. M. (2026). Laura Montoya y el entramado simbólico en la frontera caribeña de 
Colombia, 1917-1930. Ánfora, 33(60), 315-336. https://doi.org/10.30854/09j2qm62 

330

mujeres para que se unieran a su causa, apartándolas de la tradición matrimonial 
y movilizándolas hacia la defensa del derecho a la educación. «En la prensa de la 
época y en la Asamblea Departamental, las abnegadas misioneras fueron objeto 
de ataques despiadados» (Mesa, 1986, p. 48). A pesar de sentirse avergonzada por 
desafiar las opiniones y costumbres de la sociedad de su tiempo, Laura Montoya 
perseveró en su propósito de vida: llenar los espacios vacíos con un sentido 
cristiano (Gil et al., 2023).

El proyecto civilizatorio liderado por las «Lauritas» evolucionó significa-
tivamente al convertirse en colaboradoras clave de la Iglesia en la pedagogía 
del Evangelio, particularmente en la introducción de los sacramentos entre las 
comunidades indígenas. Estos sacramentos, como el bautismo, la comunión, el 
matrimonio, la oración y el acto de contrición, jugaron un papel fundamental 
en el proceso de catequización. Las mujeres indígenas desempeñaron un papel 
crucial como facilitadoras de este proceso, abandonando gradualmente los 
rituales religiosos del jaibanismo para acoger el catolicismo. Este cambio no solo 
representó una transformación espiritual, sino que también facilitó la intervención 
de los órdenes políticos de la nación en territorios donde el Estado no podía estar 
presente.

La Madre Laura se enfrentó a las tradiciones arraigadas de la Iglesia 
católica y al escrutinio de la sociedad antioqueña al asumir roles considerados 
tradicionalmente masculinos, como ofrecer misas. Sin embargo, es importante 
destacar que este acto ritual lo realizó más como un acto pedagógico que como 
una ceremonia institucionalizada. Esta situación anómala fue justificada por la 
falta de sacerdotes antes de que se estableciera la Prefectura Católica de Urabá 
en 1919 (De Santa Teresa, 2015).  

La Carta apostólica Ordinatio Sacerdotalis del Papa Juan Pablo II establece 
que la exclusión de las mujeres de la ordenación sacerdotal no implica «[…] una 
menor dignidad ni una discriminación hacia ellas, sino la observancia fiel de una 
disposición que se atribuye a la sabiduría del Señor del universo» (Juan Pablo II, 
1994, párr. 6).

El caso de Laura Montoya abre la puerta a la reflexión sobre la participación 
de las mujeres en la Iglesia Católica, la cual ha estado marcada por debates en 
torno al sacerdocio y al diaconado. Sin embargo, es importante reconocer que, 
aunque la presencia y el papel de la mujer en la vida y la misión de la Iglesia no 
estén vinculados al sacerdocio ministerial, siguen siendo absolutamente necesarios 
e insustituibles (Juan Pablo II, 1994). 

Laura Montoya fue juzgada por suplantar el orden sagrado, ya que, según 
la tradición, las mujeres no pueden desempeñar la función representativa 
del ministerio; es decir, actuar in persona Christi y representar a Cristo. La 
comunicación de Dios en la Biblia se realiza a través de imágenes masculinas, y 
especialmente a través del hombre Jesucristo. Los teólogos han explicado que la 

https://doi.org/10.30854/09j2qm62


Universidad Autónoma de Manizales.ISSN 0121-6538 / e-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

331

Iglesia no puede confiar la función representativa del ministerio a una mujer, ya 
que esto contradiría el plan divino de la encarnación y representaría falsamente 
a Dios ante la humanidad. Sin embargo, la falta de una tradición de sacerdocio 
femenino no excluye la posibilidad de cambiar una práctica que ha perdurado 
durante mucho tiempo en aras de un mayor servicio a Cristo y su misión. De 
hecho, se han observado cambios en este sentido desde el pontificado de Pablo 
VI hasta el de Juan Pablo II, con un papel cada vez más activo de las mujeres en 
la Iglesia católica.

En resumen, el significado de la encarnación radica en que Jesús asumió una 
naturaleza humana, siendo extrínseco y accidental que fuera de género masculino. 
En esencia, Dios trasciende las características corporales de género, no siendo ni 
hombre ni mujer. La historia ha demostrado cómo las misiones evangelizadoras 
lideradas por mujeres representaron la presencia de Dios en la selva.

En consecuencia, el papel de la mujer ha sido de suma importancia para la 
misión evangelizadora, y los cambios culturales han proporcionado la oportunidad 
para que los cristianos profundicen en el mensaje redentor del Evangelio, tanto 
para las mujeres como para los territorios de frontera donde la presencia de la 
Iglesia y del Estado es limitada. Desde tiempos del Antiguo Testamento, la mujer 
ha sido considerada como madre y consuelo (Reina Valera, 1960, Isaías 66, 13), 
un papel fundamental que continúa resonando en la labor evangelizadora y en el 
acompañamiento de las comunidades en las fronteras de la fe.

El poder simbólico de la pedagogía de Laura Montoya se evidencia en un 
hecho histórico de gran envergadura y de larga duración: la expansión de su 
misión católica y femenina en tres continentes distintos: América, Europa y África. 
Todo esto ha sido realizado con el beneplácito y apoyo de la Iglesia católica, 
destacando así el impacto perdurable de su labor evangelizadora y educativa en 
diversas partes del mundo.

Las decisiones pastorales sobre el sacerdocio femenino serán tomadas según 
la necesidad de la Iglesia y conforme a los cambios de la cultura en la larga 
duración, la historia de la salvación no se reduce al periodo de Abraham a Cristo. 
Los teólogos han dicho que el ministerio de las mujeres ordenadas sería un nuevo 
tipo de ministerio dentro de la Iglesia católica, el de las misiones extranjeras 
históricamente ha sido ejercido aun cuando la cultura y la institucionalidad 
eclesiástica se ha opuesto. 

La eficacia simbólica del lenguaje en Laura Montoya se manifestó a través 
de rituales y prácticas pedagógicas que prepararon el terreno para recibir la 
Prefectura Católica de Urabá, liderada por sacerdotes carmelitas, todos hombres. 
A pesar de la evangelización del territorio, que enseñó el mandamiento «no 
matarás» a la población indígena, muchos quedaron sumisos y abnegados frente 
a los delitos de los colonos antioqueños; quienes, impulsados por la codicia en su 



Horta, C. M. (2026). Laura Montoya y el entramado simbólico en la frontera caribeña de 
Colombia, 1917-1930. Ánfora, 33(60), 315-336. https://doi.org/10.30854/09j2qm62 

332

ruta hacia el mar de Antioquia, incumplieron el mandamiento de «No codiciarás 
la casa de tu prójimo, ni a su mujer, ni a su siervo, ni a su sierva, ni su buey, ni su 
asno, ni nada que le pertenezca a tu prójimo».

Referencias

Álvarez, M. (2011). Religión, política y educación en Colombia. La presencia 
religiosa extranjera en la consolidación del régimen conservador durante la 
Regeneración. HiSTOReLo. Revista de historia regional y local, 3(6), 154-172. 
https://doi.org/10.15446/historelo.v3n6.12267 

Bourdieu, P. (1982). Ce que parler veut dire. L´économie des échanges linguistiques. 
Fayard.

Bourdieu, P. (2009). La eficacia simbólica: religión y política. Biblos. 

Burggraf, J. (2003). Mujeres y religión, en el Viejo y Nuevo Mundo, en la 
Edad Moderna. Scripta Theologica, 35(3), 937-938. https://doi.
org/10.15581/006.35.13033 

Chenu, J. (1988). Le Real Consulado de Cartagena de Indias: Autonomie et 
dépendances (1795-1810). In M.-C. Bénassy & A. Saint-Lu (éds.), Institutions 
coloniales et réalités sociales en Amérique espagnole (pp. 73‑95). Presses Sorbonne 
Nouvelle. https://doi.org/10.4000/books.psn.952  

Constitución Política de Colombia [Const]. Título IV. Agosto 5 de 1886 
(Colombia). https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/
norma.php?i=7153  

Constitución Política de Colombia [Const]. Art. 47. Agosto 5 de 1886 (Colombia). 
https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.
php?i=7153 

Daly, M. (1975). The Church and the Second Sex. Harper & Row.  https://archive.
org/details/churchsecondsex0000unse/page/n3/mode/2up 

De Santa Teresa, S. (2015). Iglesia y colonización en Urabá y el Darién. UNAULA.

https://doi.org/10.30854/09j2qm62
https://doi.org/10.15446/historelo.v3n6.12267
https://doi.org/10.15581/006.35.13033
https://doi.org/10.15581/006.35.13033
https://doi.org/10.4000/books.psn.952
https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.php?i=7153
https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.php?i=7153
https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.php?i=7153
https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.php?i=7153
https://archive.org/details/churchsecondsex0000unse/page/n3/mode/2up
https://archive.org/details/churchsecondsex0000unse/page/n3/mode/2up


Universidad Autónoma de Manizales.ISSN 0121-6538 / e-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

333

Díaz, Y. y Leguizamón, D. (2019). Metamorfosis del castigo en la escuela 
colombiana, según cuatro modelos pedagógicos. Ánfora, 26(47), 195-216.  

Elías, N. (2015). El proceso de la civilización. Investigaciones sociogenéticas y 
psicogenéticas. Fondo de Cultura Económica.

Gil, J., Garcés, L. y Giraldo, C. (2023). Las emociones y la resignificación de la 
realidad en Laura Montoya Upegui. Cuestiones Teológicas, 50(114), 1-18. 

Gobernación de Antioquia. (1920). Telegramas relacionados con la suspensión de 
las adjudicaciones en el Municipio de Turbo. AGN, Sección República, Fondo 
Fomento Baldíos, t. 46, f. 324.

Gutiérrez, D. (2010). Un nuevo reino: Geografía política, pactismo y diplomacia durante 
el interregno en Nueva Granada (1808-1816). Universidad Externado de 
Colombia.

Habermas, J. (2018). Teoría de la acción comunicativa. Tomo I. Racionalidad de 
la acción y racionalización social. Tomo II. Crítica de la razón funcionalista. 
Editorial Trotta. 

Juan Pablo II. (1988). Carta Apostólica Mulieris Dignitatem Del Sumo Pontífice Juan 
Pablo II sobre la dignidad y la vocación de la mujer con ocasión del año mariano.  

Juan Pablo II. (1994). Carta apostólica Ordinatio Sacerdotalis del Papa Juan Pablo 
II sobre la ordenación sacerdotal reservada solo a los hombres. https://www.
vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1994/documents/
hf_jp-ii_apl_19940522_ordinatio-sacerdotalis.html 

Latasa, P. (2011). Simposio internacional «Política y religión en la independencia 
de la América hispana». Anuario de Historia de la Iglesia, 20, 462-464. https://
doi.org/10.15581/007.20.2429

Le Goff, J. (2008). Lo maravilloso y lo cotidiano en el Occidente medieval. Gedisa.

Lerner, G. (1986). La creación del patriarcado. Editorial Crítica.

Ley 61 de 1874. Adicional al título X del Código Fiscal. Julio 1 de 1874. DO: 3199  

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1994/documents/hf_jp-ii_apl_19940522_ordinatio-sacerdotalis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1994/documents/hf_jp-ii_apl_19940522_ordinatio-sacerdotalis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1994/documents/hf_jp-ii_apl_19940522_ordinatio-sacerdotalis.html
https://doi.org/10.15581/007.20.2429
https://doi.org/10.15581/007.20.2429


Horta, C. M. (2026). Laura Montoya y el entramado simbólico en la frontera caribeña de 
Colombia, 1917-1930. Ánfora, 33(60), 315-336. https://doi.org/10.30854/09j2qm62 

334

Ley 52 de 1877. Reformatoria del artículo 12 de la Ley 61 de 1874, sobre tierras baldías. 
Mayo 29 de 1877. DO: 3947.

Ley 48 de 1882. Sobre tierras baldías. Agosto 31 de 1882. DO: 5457.

Ley 89 de 1890. Por la cual se determina la manera como deben ser gobernados los 
salvajes que vayan reduciéndose a la vida civilizada. Diciembre 8 de 1890. DO: 
8263 

Ley 17 de 1905. Sobre división territorial. Abril 15 de 1905. DO: 12328. 

Ley 18 de 1905. Por el cual se aprueba un contrato (Ferrocarril del Darién a Medellín). 
Abril 29 de 1905. DO: 12337.

Machado, A. (2009). Ensayos para la historia de la política de tierras en Colombia: de 
la colonia a la creación del Frente Nacional (Con la colaboración de Julián A. 
Vivas). Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Económicas, 
Centro de Investigaciones para el Desarrollo, CID. https://fce.unal.edu.co/
media/files/CentroEditorial/catalogo/Libros_Digitalizados/O_ensayos-
politica-tierras.pdf

Martín, M. (2018). La religión católica en la historia política y constitucional 
española (1808-1931). Ius Canonicum, 58(116), 890-893. 

Melo, J. (2020). Colombia: una historia mínima. Una mirada integral al país. Ed. 
Crítica.

Mesa, C. (1986). La madre Laura. https://bibliotecadigital.udea.edu.co/server/
api/core/bitstreams/983fc480-593e-4254-82c8-1b2fa8acc5ac/content

Misioneras de María Inmaculada y Santa Catalina de Sena. (2022). Quiénes somos. 
https://www.misioneraslauritas.com/quienes-somos/    

Montoya, L. (2013). Cartas misionales. Congregación de Hermanas Misioneras de 
María Inmaculada y Santa Catalina de Sena.

Montoya, L. (2015). La aventura misional de Dabeiba. Editorial Cuéllar. 

https://doi.org/10.30854/09j2qm62
https://fce.unal.edu.co/media/files/CentroEditorial/catalogo/Libros_Digitalizados/O_ensayos-politica-tierras.pdf
https://fce.unal.edu.co/media/files/CentroEditorial/catalogo/Libros_Digitalizados/O_ensayos-politica-tierras.pdf
https://fce.unal.edu.co/media/files/CentroEditorial/catalogo/Libros_Digitalizados/O_ensayos-politica-tierras.pdf
https://bibliotecadigital.udea.edu.co/server/api/core/bitstreams/983fc480-593e-4254-82c8-1b2fa8acc5ac/content
https://bibliotecadigital.udea.edu.co/server/api/core/bitstreams/983fc480-593e-4254-82c8-1b2fa8acc5ac/content
https://www.misioneraslauritas.com/quienes-somos/


Universidad Autónoma de Manizales.ISSN 0121-6538 / e-ISSN 2248-6941. CC BY-NC-SA 4.0

335

Pablo VI. (1965). Carta encíclica Ecclesiam Suam. Https://Www.Vatican.va/
Content/Paul-vi/Es/Encyclicals/Documents/Hf_p-Vi_enc_06081964_
ecclesiam.Html

Parsons, J. (1961). La colonización antioqueña en el occidente de Colombia. Publicaciones 
del Banco de la República. Archivo de la economía nacional.

Pimoulier, A. (2020). ¿Vírgenes o putas? Más de 500 años de adoctrinamiento femenino.  
Txalaparta, S.L.

PIUS PP. XII. (1939). Carta Encíclica Summi Pontificatus de Nuestro Santísimo Señor 
Pío por la divina providencia PAPA XII.  

Pontificado de Paulo III. (1545, December 13). Concilio de Trento. Concil. Trident. 
Sess. XXV in Acclam. https://www.emym.org/articulos1/conciliodetrento.
pdf  

Reina-Valera. (1960). Biblia Reina-Valera. Revisada 1960 (RVR1960). https://www.
biblegateway.com/ 

Roma Reports. (2023). «No podemos comparar el diaconado femenino antiguo 
con el diaconado actual». Roma Reports. https://www.romereports.
com/2023/11/03/no-podemos-comparar-el-diaconado-femenino-antiguo-
con-el-diaconado-actual 

Santa Sede. (1965, October 28). Documentos del Concilio Vaticano II. Decreto Perfectae 
Caritatis.  

Santamaría, F. (2016). Hacer mundos: el nombrar la significatividad. Siglo del Hombre 
Editores, Universidad Santo Tomás Universidad Pontificia Bolivariana, 
Ed.).

Serje, M. (2005). El revés de la nación: Territorios salvajes, fronteras y tierras de nadie. 
Universidad de los Andes.

Uribe, M. (1992). Urabá: región o territorio: un análisis en el contexto de la política, la 
historia y la etnicidad. Universidad de Antioquia.

Vatican. (2024). Laura Montoya (1874-1949). Vatican News. https://www.vatican.
va/news_services/liturgy/saints/ns_lit_doc_20040425_montoya_sp.html 

Https://Www.Vatican.va/Content/Paul-vi/Es/Encyclicals/Documents/Hf_p-Vi_enc_06081964_ecclesiam.Html
Https://Www.Vatican.va/Content/Paul-vi/Es/Encyclicals/Documents/Hf_p-Vi_enc_06081964_ecclesiam.Html
Https://Www.Vatican.va/Content/Paul-vi/Es/Encyclicals/Documents/Hf_p-Vi_enc_06081964_ecclesiam.Html
https://www.emym.org/articulos1/conciliodetrento.pdf
https://www.emym.org/articulos1/conciliodetrento.pdf
https://www.biblegateway.com/
https://www.biblegateway.com/
https://www.romereports.com/2023/11/03/no-podemos-comparar-el-diaconado-femenino-antiguo-con-el-diaconado-actual
https://www.romereports.com/2023/11/03/no-podemos-comparar-el-diaconado-femenino-antiguo-con-el-diaconado-actual
https://www.romereports.com/2023/11/03/no-podemos-comparar-el-diaconado-femenino-antiguo-con-el-diaconado-actual
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/saints/ns_lit_doc_20040425_montoya_sp.html
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/saints/ns_lit_doc_20040425_montoya_sp.html


Horta, C. M. (2026). Laura Montoya y el entramado simbólico en la frontera caribeña de 
Colombia, 1917-1930. Ánfora, 33(60), 315-336. https://doi.org/10.30854/09j2qm62 

336

Vélez, J. (2002).  Juan Carlos Vélez Rendón. Los pueblos allende el Río Cauca: la 
formación del Suroeste y la cohesión del espacio en Antioquia, 1830 - 1877. 
Facultad de Ciencias Humanas y Económicas de la Universidad Nacional de 
Colombia Sede Medellín e Instituto de Estudios Políticos de la Universidad 
de Antioquia, Clío, Editorial Universidad de Antioquia.

Vélez (Provincia). (1855). Informe que presenta el gobernador a la Lejislatura Provincial 
de Vélez en sus sesiones de 1855 [recurso electrónico] / [Ricardo Vanegas]. 
Imprenta de Echeverría Hermanos, 1855, 2011. https://academiahistoria.
org.co/boletines/BHA-319-320.pdf

Zuleta, L. (1864). Ferrocarril de Antioquia. AHA, Sección República, Fondo 
Documentos, t. 6696, f. 2r.

https://doi.org/10.30854/09j2qm62
https://academiahistoria.org.co/boletines/BHA-319-320.pdf
https://academiahistoria.org.co/boletines/BHA-319-320.pdf

